

# التوحيد قاعدة الرسالات



# الْتَّوْحِيدُ

الدعوة إلى إباحة  
القروض الانتاجية وتحريم  
القروض الاستهلاكية

الثمن ١٠ جنيهات

العدد ٢٢٦ السنة الخامسة والخمسون جمادى الآخرة ١٤٤٧ هـ



# مَهْلَا يَا دَرَاوِيشَ الْبَدْوِيِّ!

Upload by : [altawhedmag.com](http://altawhedmag.com)



السلام عليكم

## بريد القراء

بريد القراء، أول باب تفاعلي إعلامي من ذكرى القرن الـ١٨

عزيزي قارئ مجلة التوحيد:

قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوثيق  
بين الصحف وبين القراء، هو باب «بريد القراء».

وتتطور الوضع الآن إلى رسائل إلكترونية ترسل إلى مواقع  
الصحف الإلكترونية للتعليق على المقالات والأخبار  
 مباشرة، فضلاً عن البريد العادي.

وتفعيلاً للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام،  
 فإنه تفتح نافذة «بريد القراء» في مجلة التوحيد،  
 فيرجى من يرغب بالمشاركة الالتزام بالأصول الصحفية  
 بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن  
 تكون الرسالة ما بين ٥٠٠ إلى ١٠٠٠ كلمة بحد أقصى،  
 وسيتم تجاهل الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي  
 على لغة لا تصلح للنشر، والله الموفق.

التواصل على الوتساب:

٠١٠٥٠٠٧١٥١ - ٠١١١٦٧٠٦٣٩

فَاعْمَلْمَهْ لَلَّهُ إِلَّا اللَّهُ



جَمِيعَةُ انصَارِ السَّنَةِ الْمَهْدِيَّةِ

صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

الاشتراك السنوي

١- في الداخل سعر  
الاشتراك السنوي للفرد  
(عدد نسخة واحدة  
من المجلة على عنوان  
المشتراك) ٢٠٠ جنية  
سنويًا.

للتواصل: واتساب:  
٠١٠٢٧٧٨٨٢٣٢

٢- في الخارج ما يعادل  
٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال  
 سعودي بالجنيه المصري .

مطابع التداركة

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوى ٥١ مجلداً

من مجلدات مجلة التوحيد عن ٥١ سنة كاملة



رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد  
محمد محمود فتحي

ثمن النسخة

١٠ جنيهات ، السعودية  
١٢ ريالا ، الإمارات ١٢ درهما  
، الكويت ١ دينار ، المغرب  
دولاران أمريكيان ، الأردن ١  
دينار ، قطر ١٢ ريالا ، عمان  
اريال عمانى ، أمريكا ٤  
دولارات، أوروبا ٤ يورو

ادارة التحرير

٨ شارع قوله عابدين، القاهرة  
٢٣٩٣٦٥١٧٣ - فاكس: ٢٣٩٣٠٦٦٢

البريد الإلكتروني ||  
MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

منفذ البيع الوحيد  
بمقر مجلة التوحيد  
الدور السادس

١٢٠٠ جنيه ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات  
٣٠٠ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن

## فهرس العدد

٢ مهلا يا دراويش البدوي د. الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد  
باب التفسير د. عبد العظيم بدوي  
٨ باب العقيدة د. عبد الله شاكر  
١١ هل لك إلى أن ترکي؟ د. محمد حامد  
١٥ التقصير في تربية الأولاد د. عبد القادر فاروق  
١٧ باب السنة د. جمال المراكبي  
٢١ مثل الهدى والعلم الشیخ ابراهیم حافظ رزق  
٢٤ المخدرات نذير إفقاء المجتمعات الشیخ عبد الله الأقرع  
٢٧ من فتاوى دار الإفتاء المصرية  
٢٨ واحة التوحيد د. علاء خضر  
السياحة بين الحظر والباحة  
٣٠ د. أحمد بن سليمان أيوب  
٣٤ من رواج الماضي الشیخ أبو ساحق الحوینی  
٣٨ الدعوة إلى إباحة القروض الإنتاجية د. أیمن خلیل  
اللافاظ الوهمة في باب الصفات بين الإجمال والاستفصال  
٤٣ د. محمد عبد العليم الدسوقي  
نعمۃ العطاس الشیخ صلاح عبد الخالق  
٤٧ ٥٠ التوحید قاعدة الرسالات د. محمد عبد العزیز  
٥٤ الإسلام ومنهج الحياة السعيدة الشیخ صلاح نجیب الدق  
نظرات في حیاة شیخ الإسلام ابن تیمیة  
٥٧ د. السيد عبد الرحيم  
رعاية البنات في الإسلام  
٥٩ د. محمد محمود العطار  
٦٢ سرية الرجيع د. سید عبد العال

# مهلا يا دراويش البدوي!

إعداد فضيلة الشيخ / أحمد يوسف عبد المجيد  
الرئيس العام

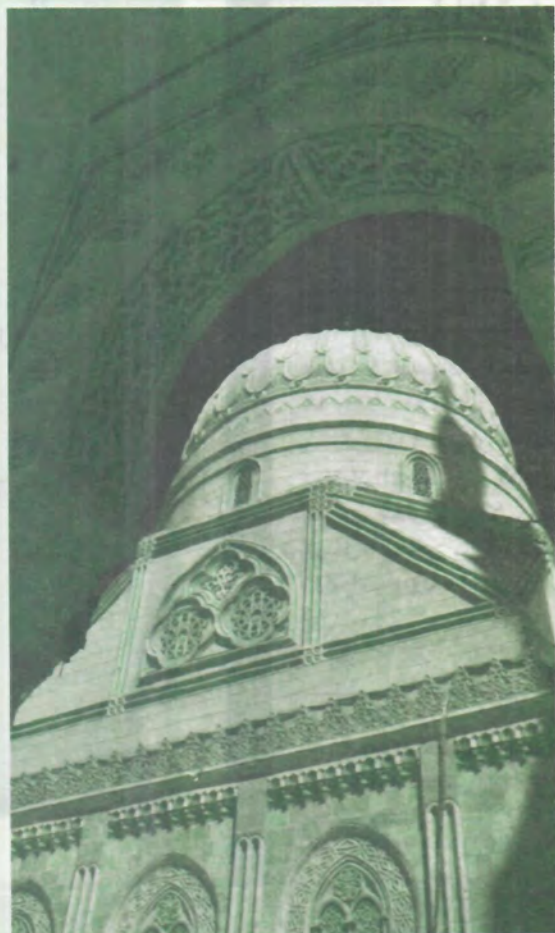


الحمد لله القائل: «وَإِذَا سَأَلَكَ عَبْدٌ  
عَنِّي قَبْلِي قَرِيبٌ»، والصلوة والسلام  
عَلَى الشَّفِيعِ الْحَبِيبِ، وَعَلَى اللَّهِ  
وَأَصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ.  
وَيَعْدُ:

فَإِنْ مَنْ تَكْرِيمَ اللَّهِ ثَبَنِي آدَمَ أَنْ جَعَلَ  
لَهُمْ قِبْرًا تَوَارِي أَجْسَادَهُمْ بَعْدَ  
مَوْتِهِمْ، وَتَسْتَرَهُمْ عَنْ أَعْيُنِ النَّاسِ،  
فَلَا تُشَمُّ لَهُمْ رَاحِةٌ، وَلَا يُرَى مَا يَرْتَعُ  
عَلَى أَجْسَادِهِمْ مِنْ دُودٍ وَهَوْمٍ، قَالَ  
تَعَالَى: «إِنَّمَا يَلْهُو فَالْقَوْمُ» (عِيسَى: ٢١).

وَشَرَعَ اللَّهُ الَّذِي جَاءَ بِمَصْلَحَةِ الْعِبَادِ  
فِي دُنْيَاهُمْ وَأَخْرَاهُمْ؛ جَاءَ بِأَحْكَامِ  
وَأَدَابِ تَتَعَلَّقُ بِالْقَبُورِ، وَمِنْ أَحْكَامِ  
الْقَبُورِ وَأَدَابَاهَا:

النَّهِيُّ عَنْ رَفْعِهَا وَبِنَاءِ الْمَسَاجِدِ عَلَيْهَا،  
حَتَّى أَوْصَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ بِتَسْوِيَةِ كُلِّ قَبْرٍ مَرْتَفِعٍ، فَقَدْ  
وَرَدَ فِي «صَحِيحِ مُسْلِمٍ» مِنْ حَدِيثِ  
أَبِي الْهِيَاجِ الْأَسْدِيِّ قَالَ: قَالَ لِي عَلَيْ



**الْيَتَّ إِنَّهُ حَيْدٌ تَحِيدُ** (هود: ٧٣)، فقد قال الإمام الطبرى-رحمه الله:- ورحمة الله وسعادته لكم أهل بيته إبراهيم؛ تكون الآية قد جاءت فى سياق الحديث عن بشرى الملائكة لسارة زوجة الخليل بياحشاق عليهم السلام.

ويذيعى المروجون للموالد حب آل بيته الرسول بحجة قوله تعالى: **فَلَا أَسْنَاكُ عَلَيْهِ أَنْجَرًا إِلَّا الْمَوَدَّةُ فِي الْقُرْبَى** (الشورى: ٢٣). ويروجون بين الناس أن الطواف حول القبور وسؤالها من دون الله تعالى من حب الرسول صلى الله عليه وسلم، وكذلك بواه فقد قال ابن كثير عند تفسيرها: «قل يا محمد لهؤلاء المشركين من كفار قريش: لا أسألهم على هذا البلاغ.

والنصح لكم ما لا تعطونيه، وإنما أطلب منكم أن تكفووا شركم عنى وتذروني أبلغ رسالات ربى. إن لم تتصرونني فلا تذروني بها بيني وبينكم من القرابة. وسوف أحيلك أيها القارئ الكريم إلى واحد من مشايخ الجامع الأزهر الشريف، وهو الشيخ محمود شلتوت، رحمه الله، أول من لقب بالإمام الأكبر؛ حيث قال في كتاب الفتاوي: «أولياء الله بنص القرآن: **الَّذِينَ مَأْمَنُوا وَكَانُوا يَسْتَقْرُ**» (يونس: ٦٣)، كانوا في حياتهم عباداً مخلصين لم يتجهوا بقلوبهم إلى غير الله ولم يقفوا بباب أحد سواه ولم يرفعوا أكف الضراعة إلا إليه، وكانوا

بن أبي طالب: **إِلَّا أَبْعَثْتَ عَلَى مَا بَعَثْتَنِي** عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ أن لا تدع تمثلاً إلا طمسته، ولا قبراً مُشرقاً إلا سويته.

ومن أحكام القبور وأدابها: إباحة زيارتها: لقوله صلى الله عليه وسلم في «صحيح مسلم» من أبي بريدة عن أبيه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: **نَهَيْتُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ فَزُورُوهَا**». وفي رواية مسلم: «فَإِنَّهَا تَذَكَّرُ الْآخِرَةُ»؛ فالزيارة تشرع لذكر العبد الآخرة، وليدعوا لأهله.

غير أن الشيطان الرجيم

أبى إلا أن يستدرج الناس لرفع القبور ليكون ذلك ذريعة للطواف بها وسؤالها من دون الله، فكان ما أراده الشيطان من شد الرحال إليها: اعتقاداً أنها تنفع وتضر، وتعطي وتنزع.

وقامت الموالد باسم الدين، حتى صار مولد البدوى وغيره يقصده مئات الآلاف، وأصبحت وسائل التواصل تنقل للناس ما يجري هناك من استخفاف بعقول البشر، فهذا يرقص، وهذا يتمايل، وهذا يلبس على رأسه، وفي رقبته أشكالاً وأنواعاً باسم الأولياء !!

ولست بصدد الحديث عن إثبات أو نفي ولاية السيد البدوى، فكتب التاريخ شاهدة. ومن عجيب أن سدنة القبور والمروجين لها يباركون بذلك تحت شعارات قرانية أولوها حسب أهوائهم كقوله تعالى: **رَحْمَتُ اللَّهِ وَبَرَكَتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ**

## زيارة القبور تشرع لذكر العبد الآخرة، وليدعوا لأهله.

٦٦

وخطبته، وشرح القضايا والمهام، وتقديمه العرائض وطلب الفصل فيها؛ كل ذلك عمل غير مشروع يأباه الله ويأباه الرسول، ويغضب منه أصحاب الأضرحة أنفسهم.

وبعد: هذا الكلام الواقع في المساجد ذات الأضرحة من شيخ الأزهر الأسبق رحمة الله وغيره كثير من تكلم بالحق، وبه كان يعدل، تدعوا الدعاء إلى الله، لطرق هذا الباب، وبيان خطورته، وأنه إن لم يكن شركاً فإنه قد يؤدي إليه، وهذه دعوة كل رسول أن يحذر الناس من عبادة غير الله، قال الله سبحانه: «ولقد بعثنا في كل عباد رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا جَنَابَةَ» (آل عمران: 154).

وأجتنبوا الطاغوت» (النحل: 36)، وليس معنى أننا نحذر الناس من المغالاة في الأولياء أننا نكره الأولياء، كما يقولون، بل نحبهم ونترضى عنهم، ونتبغى آثارهم، ونقول في كل صلاة: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، كما ذكر القرآن الكريم: «وَالَّذِينَ جَاءُوكُمْ وَمَا يَنْهَاكُمْ يَقُولُونَ رَبِّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَإِلَهُنَا أَنْتَ رَبُّنَا سَبَقُونَا إِلَيْكُمْ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غُلَامًا لِلَّذِينَ أَمْنَأْنَا» (الجاثر: 10).

فاللهم طهْر معتقدات المسلمين من كل نزغ نزغ به الشيطان، واجعلنا هداة مهتدين، وأغفر لنا ولوالدينا، ولكل من كان له حق علينا، ولجميع المسلمين، والحمد لله رب العالمين.

يدعون الناس إلى هدى الله وشرعه وهم يحبون من الناس أن يسلكوا سبيلاً لهم؛ يعبدون الله كما عبدوا، ويتقربون إليه بما تقربوا، فإذا ما سلكتنا في زيارتهم ما سلکوا في زيارة أسلافهم طابت نفوسنا واطمأنّت أرواحنا، وإذا ما انحرفتنا عن طريقهم فوجهنا وجوهنا في عبادة الله إليهم واتخذنا قبورهم مكاناً كالبيت الحرام ومستلماً كالحجر الأسود ومصلى قمّة إبراهيم، وخطبناهم بالدعاء والرجاء، فقد جافينا طريقهم وجفوناهم وصرنا إلى ما يحزنهم لا إلى ما يرضيهم.

هذا ما يجب أن يعلمه الناس حتى يعرفوا المشروع فيفعلوه، وغير المشروع فيجتنبوه، ولا ينبعي أن نسكت مجارة أو مجاملة، فإن الساكت عن الحق شيطان آخر.

وقال رحمة الله: إنه لم يؤثر عن أحد من الصحابة في زيارة القبور شيء، زيادة مما تلقوه مما أباحه صلى الله عليه وسلم، فالمشروع في زيارتهم وزيارة غيرهم تذكر وتسليم ودعاء، وإن ما يفعله كثير منها في زيارة أصحاب الأضرحة الكاسية المزركشة ذات المقاصير الفضفاضة والقباب المزخرفة تجاوز الحد المشروع في زيارة القبور واقتحام لغير المشروع باسم المشروع؛ فوقة الاستئذان على باب الضريح واستقباله مع رفع الأكف بالضراعة والمناجاة والطواف حوله، مع تقبيل جوانبه، والتمسح بحديده

٦٦  
لم يؤثر عن أحد من الصحابة في زيارة القبور شيء، زيادة مما تلقوه مما أباحه صلى الله عليه وسلم.

# سورة الأحزاب

## سورة الأحزاب

### سورة الأحزاب

قال الله تعالى: «إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتَاتِ وَالْمُصَدِّقِينَ وَالْمُصَدِّقَاتِ وَالصَّدِيرَاتِ وَالْخَشِعَاتِ وَالْخَشِعَاتِ وَالْمُنْصَدِقَاتِ وَالْمُنْصَدِقَاتِ وَالصَّدِيرَاتِ وَالصَّدِيرَاتِ وَالْمُقْتَمِكَاتِ وَالْمُقْتَمِكَاتِ فَرُوْجُهُمْ وَالْمَحْفُظَاتِ وَالْمَحْفُظَاتِ وَالْمُكَرِّرَاتِ كَثِيرًا وَالْمُكَرِّرَاتِ أَعْدَ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا»  
(الأحزاب: ٣٥).

صلاتهم خاشعون» قال: كانوا إذا قاموا إلى الصلاة أقبلوا على صلاتهم، وخفضوا أبصارهم إلى موضع سجودهم، وعلموا أن الله يقبل عليهم فلا يلتفتون يميناً ولا شمالاً. وعن الحسن البصري رحمة الله في قوله تعالى: «وكانوا لئن خاشعين» قال: الخوف الدائم في القلب. وعن رحمة الله في قوله تعالى: «الذين هم في صلاتهم خاشعون» قال: كان خشوعهم في قلوبهم، فخفضوا بذلك أبصارهم، وخفضوا لذلكر الجنان. وعن قتادة رحمة الله قال: الخشوع في القلب هو الخوف وغض البصر في الصلاة. (نصرة النعيم: ١٨٣٣-١٨٣٥).

قال ابن كثير رحمة الله:

د. عبد العظيم بدوي

لَا تَخْشِعُنَّ، (الأنبياء: ٩٠).  
والرابع: التواضع. ومنه قوله تعالى: «وَإِنَّ الْكَبِيرَ إِلَّا عَلَى الْخَشِعِ»  
(البقرة: ٤٥). (نصرة النعيم: ١٨٢٥/٥-١٨٢٦).

وقد صرخ السلف الصالح بأن الخشوع يجمع هذه المعاني كلها.

قال ابن مسعود-رضي الله عنه: «من تواضع لله تخشعاً رفعه الله يوم القيمة. ومن تطاول تعظماً وضعه الله يوم القيمة. وعن علي-رضي الله عنه- قال: الخشوع في القلب أن تلين كتفك للرجل المسلم. وأن لا تلتفت في الصلاة. وعن ابن عمر-رضي الله عنه- في قوله تعالى: «الذين هم في

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله. وبعد: سبق معنا تفسير أول أربع صفات ذكرها الله تعالى في هذه الآية. ونكم في هذا العدد، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### ٥- الخشوع

ومن صفات المؤمنين الخشوع، والخاشعين والخاشعات. وقد ذكر بعض المفسرين أن الخشوع في القرآن على أربعة أوجه: أحدها: الذل. ومنه قوله تعالى: «وَخَشِعَتِ الْأَنْوَاتُ لِلرَّبِّنِي فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا مُكَبِّرًا» (طه: ١٠٨). والثاني: سكون الجوارح. ومنه قوله تعالى في المؤمنين: «الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ» (المؤمنون: ٢). والثالث: الخوف. ومنه قوله تعالى في الأنبياء: «وَكَانُوا

## ٧- الصيام:

ومن صفات المؤمنين المحافظة على الصيام: والصائمين والصائمات، اي: والآتین بما فرض الله عليهم من صوم رمضان، وبما ندبهم النبي صلى الله عليه وسلم الى صيامه في الأسبوع والشهر والعام.

والصيام عبادة من أجل العبادات، وعمل صالح من أفضل الصالحات، اصطفاء الله تعالى لنفسه من بين سائر أعمال المسلمين والسلمات، ففي الحديث: عن أبي هريرة-رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: كل عمل ابن آدم يضعف الحسنة عشر، امثالها الى سبعمائة ضعف.

قال الله-عز وجل-: الا الصوم فإنه لي وآنا أجزي به، يدع شهوة وطعامه من أجلي.

(صحيح مسلم: ١١٥١).

وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن في الجنة بابا لا يدخل الصيام يدخلون منه لا يدخل منه أحد غيرهم. فقال صلى الله عليه وسلم: إن في الجنة بابا يقال له الريان يدخل منه الصائمون يوم القيمة. لا يدخل معهم أحد غيرهم. يقال: أين الصائمون؟ فيدخلون منه، فإذا دخل آخرهم أغلق قلم يدخل منه أحد. (صحيح البخاري: ١٨٩٦).

## ٨- حفظ الفروج:

ولما كان الصوم من أكبر العون على كسر الشهوة كما قال صلى

نمرة من كسب طيب، ولا يقبل الله الا الطيب، فإن الله يتقبلها بيمنيه، ثم يربيها لصاحبه كما يربى أحدكم قلوه حتى تكون مثل الجبل. (صحيح البخاري: ١٤١٠). وعن رضي الله عنه- عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: سبعة يظلمهم الله تعالى في ظله يوم لا ظل الا ظله.. وذكر منهم: ورجل تصدق بصدقة فاختها حتى لا تعلم شمالة ما تنفق بيمنيه.

(صحيح البخاري: ٦٦٠).

وبين صلى الله عليه وسلم أن لأهل الصدقة بابا في الجنة يدخلون منه دون غيرهم.

فقال صلى الله عليه وسلم: من انفق زوجين في سبيل الله تؤدي من ابواب الجنة يا عبد الله هذا خير، فمن كان من اهل الصلاة دعى من باب الصلاة.

ومن كان من اهل الجهاد دعى من باب الجهاد، ومن كان من اهل الصيام دعى من باب الريان.

ومن كان من اهل الصدقة دعى من باب الصدقة.. (صحيح البخاري: ١٨٩٧).

وقد امر الله تعالى عبادة المؤمنين بالمبادرة بالصدقة قبل انفلات ارواحهم، فقال تعالى: **يَا أَيُّهُ الَّذِينَ آتَيْنَاكُمْ أَنْوَلَكُمْ** **وَلَا أُرْدُنَكُمْ عَنْ دُكْرَ اللَّهِ وَمَنْ** يفعل ذلك فاولئك هم اهل الخسرون **وَلَمْ يَقْرَأُوكُمْ مَا رَفَقْنَاكُمْ بِهِ** **يَا أَيُّهُ الَّذِينَ آتَيْنَاكُمْ أَنْوَلَكُمْ** **أَخْرِجُ إِلَى الْمَرْقَبِ فَأَمْسِكُوا** **مِنْ الصَّلِيبِ** **وَلَمْ يَكُنْ أَنْتُمْ** **إِذَا حَمَّلْتُمْ أَنَّهُ حَمْرَةٌ** **يَمْأُلُونَ** **(المافقون: ١١-٩).**

الخشوع السكون والطمأنينة، والتزودة والوقار والتواضع، والحاصل عليه الخوف من الله ومراقبته، كما في الحديث: اعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك.. (تفسير القرآن العظيم: ٤٨٨/٣).

## ٩- الصدقة:

ومن صفات المؤمنين الإحسان الى المساكين بالتصدق عليهم، والمتصدقين والمتصدقات.. قال ابن كثير رحمة الله: الصدقة هي الإحسان الى الناس المحاويخ الضعفاء، الذين لا كسب لهم ولا كاسب، يعطون من فضول الأموال طاعة لله، واحسانا الى خلقه. (تفسير القرآن العظيم: ٤٨٨/٣).

قال الله تعالى: **حَذِّرْ مِنْ أَنْوَلْهُمْ** **صَدَقَةً تُظْهِرُهُمْ وَرَكِبُهُمْ بَاهِيَّا** **عَلَيْهِمْ إِذَا سَلَوْكَ سَكْلَهُمْ وَاللَّهُ سَيِّعُ** **عَلَيْهِ** (التوبه: ١٠٣)، وقال تعالى: **إِنْ تَبْدِلُوا الصَّدَقَاتِ** **فَمُعِمَّا هِيَ وَلَدَ تَعْقُوْهُمْ وَلَوْقُوْهُمَا** **الْفَعَلَةُ فَهُوَ حَمْرَةٌ لَكُمْ وَلَكَبِرُ** **عَنْكُمْ بَنْ سَيِّنَاتِكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ** **عَمَلَكُمْ حَيْرَ** (البقرة: ٢٧١)، وقال تعالى: **إِنَّ الْمُفَرِّقِينَ** **وَالْمُعْنَقِينَ وَأَرْسَلَ اللَّهُ فَرْسَانًا حَسَنًا** **يَسْعَثُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَعْزَمُ كُرْبَةَ** **(الحديد: ١٨).** وبين قدر هذا التضييف فقال: **مَثَلُ الدَّيْنِ** **يُعْقُدُ أَنْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَدِ** **حَسَنَةٍ أَنْتَتْ سَبْعَ سَابِلَاتِكِي مُكْلِمَةً** **مَائَةَ حَمَّةٍ وَاللَّهُ يُسْعِدُ لِمَ يَشَاءُ وَاللَّهُ** **وَسِعٌ عَلَيْهِ** (البقرة: ٢٦١).

وعن أبي هريرة-رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من تصدق بعدل

رسوله . ولم يخالف قلبه لسانه . فهو داخل في قوله: **وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ . وَمَنْ أَطَاعَ اللَّهَ فِي الْفِرْضَةِ . وَالرَّسُولَ فِي السَّنَةِ . فَهُوَ دَاخِلٌ فِي قَوْلِهِ: وَالْقَاتِنَيْنَ وَالْقَاتِنَاتَ . وَمَنْ صَانَ قَوْلَهُ عَنِ الْكَذْبِ فَهُوَ دَاخِلٌ فِي قَوْلِهِ: وَالصَّادِقِينَ . وَمَنْ صَبَرَ عَلَى الطَّاعَةِ . وَعَنِ الْمُعْصِيَةِ . وَعَلَى الرِّزْيَةِ فَهُوَ دَاخِلٌ فِي قَوْلِهِ: وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ . وَمَنْ صَلَى وَلَمْ يَعْرِفْ مِنْ عَنِ يَمِينِهِ وَعَنِ يَسَارِهِ فَهُوَ دَاخِلٌ فِي قَوْلِهِ: **وَالْخَائِشِعَاتِ . وَمَنْ تَصَدَّقَ فِي كُلِّ أَسْبَوْعٍ بِدِرْهَمٍ فَهُوَ دَاخِلٌ فِي قَوْلِهِ: وَالْمُتَصَدِّقَاتِ . وَمَنْ صَامَ فِي كُلِّ شَهْرٍ أَيَّامَ الْبَيْضِ: الْثَالِثَ عَشَرَ . وَالرَّابِعَ عَشَرَ . وَالخَامِسَ عَشَرَ . فَهُوَ دَاخِلٌ فِي قَوْلِهِ: وَالصَّانِمِينَ وَالصَّانِمَاتِ . وَمَنْ حَفِظَ فَرْجَهُ عَمَّا لَا يَحْلُ فَهُوَ دَاخِلٌ فِي قَوْلِهِ: وَالْحَافِظِينَ فِرَوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ . وَمَنْ صَلَى الصَّلَوَاتِ الْخَمْسَ بِحَقْوَقِهِ فَهُوَ دَاخِلٌ فِي قَوْلِهِ: **وَالْمُذَكَّرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالْمُذَكَّرَاتِ . (مَعَالِمُ التَّنْزِيلِ ٤٦٦/٤).******

جزاوهُمْ عَنْ دِرِيْهِمْ: اولئكَ الْمُؤْصِدُونَ بِتَلِكَ الصَّفَاتِ . أَعْدَ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً لِذَنْبِهِمْ . وَاجْرًا عَظِيمًا . عَلَى صَالِحِ أَعْمَالِهِمْ وَهُوَ الْجَنَّةُ . جَعَلَنَا اللَّهُ مِنْهُمْ وَمَعْهُمْ بِكَرْمِهِ وَمِنْهُ أَمِينٌ.

. (٤٦٦)

#### ٩- الْأَكْثَارُ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ:

وَمِنْ صَفَاتِ الْمُؤْمِنِينَ الْأَكْثَارِ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ . كَمَا قَالَ تَعَالَى: **وَالْمُذَكَّرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالْمُذَكَّرَاتِ . وَالذَّكْرُ هُوَ مُنْتَشِرٌ وَالذَّاكِرَاتِ . وَالذَّكْرُ هُوَ مُنْتَشِرٌ** الْوَلَايَةُ الَّذِي مِنْ أَعْطَيْهِ اتَّصَلَ . وَمِنْ مَنْعِهِ عَزْلٌ . وَهُوَ قُوَّةٌ قُلُوبِ الْقَوْمِ . الَّذِي مَتَّى فَارِقَهَا صَارَتِ الْأَجْسَادُ لَهَا قُبُورًا . وَعُمَارَةٌ دِيَارُهُمْ الَّتِي إِذَا تَعْطَلَتْ عَنْهُ صَارَتْ بُورًا . بِهِ يَسْتَدِعُونَ الْأَقَاتَ . وَيَسْتَكْشِفُونَ الْكَرِيَاتَ . وَتَهُونُ عَلَيْهِمْ بِهِ الْمُصَبَّاتَ . وَفِي كُلِّ جَارِّةٍ مِنَ الْجَوَارِ عِبُودِيَّةٌ مُوقَّتَةٌ . وَالذَّكْرُ عِبُودِيَّةُ الْقَلْبِ وَاللِّسَانِ وَهِيَ غَيْرُ مُوقَّتَةٍ . بَلْ هُمْ مَأْمُورُونَ بِذِكْرِ مُبَعُودِهِمْ وَمُحِبُّوْهُمْ فِي كُلِّ حَالٍ . قِيَامًا وَقَعْدَوْا وَعَلَى جَنَوِبِهِمْ . (تَهْذِيبُ مَدَارِجِ السَّالِكِينَ ٤٦٣) بِالْخَتْصَارِ .

وَقَدْ سَئَلَ الْإِمَامُ أَبُو عَمْرُو بْنُ الصَّلَاحِ رَحْمَهُ اللَّهُ عَنِ الْقَدْرِ الَّذِي يَصِيرُ بِهِ الْمُسْلِمُ مِنَ الْمُذَكَّرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالْمُذَكَّرَاتِ . فَقَالَ: إِذَا وَاضَّبَ عَلَى الْأَذْكَارِ الْمُثْبَثَةِ صَبَاحًا وَمَسَاءً فِي الْأَوْقَاتِ وَالْأَحْوَالِ الْمُخْتَلِفَةِ لَيْلًا وَنَهَارًا . كَانَ مِنَ الْمُذَكَّرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالْمُذَكَّرَاتِ . (الْأَذْكَارُ لِلنَّوْوِي ص ١٠).

وَقَالَ عَطَاءُ بْنُ أَبِي رِيَاحِ رَحْمَهُ اللَّهُ: مِنْ هُوَضُ امْرَهُ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ . فَهُوَ دَاخِلٌ فِي قَوْلِهِ: أَنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ . وَمَنْ أَقْرَبَ بَيْانَ اللَّهِ رِيَهُ . وَمُحَمَّدًا

الله عليه وسلم: **يَا مَعْشِرَ الشَّبَابِ مِنْ أَسْتَطَاعَ مِنْكُمْ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزُوجْ . فَإِنَّهُ أَعْضَنَ لِلْبَصَرِ . وَأَحْسَنَ لِلْفَرْجِ . وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وَجَاءَ** (صَحِيحُ التَّرْمِذِيِّ: ٢٧٦٩) . نَاسِبٌ أَنْ يَذَكُّرَ بَعْدَهُ: **وَالْحَافِظِينَ فِرَوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ . أَيِّ: عَنِ الْمَحَارِمِ وَالْمَاثِمِ إِلَّا عَنِ الْمَبَاحِ . كَمَا قَالَ تَعَالَى: وَالَّذِينَ هُمْ لِفَرَوجِهِمْ حَفِظُونَ إِلَيْهِمْ أَعْزَمُهُمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَذَّلُ مُلْوِهِمْ ١ فَعَنِ اتَّقْيَةِ وَرَأْهِ دَلِكَ فَأَوْلَيَكَ ٢ هُمُ الْعَادُونَ** (الْمُؤْمِنُونَ: ٥-٧) . (تَفْسِيرُ الْقُرْآنِ الْعَظِيمِ: ٤٨٨/٣).

فَيَجِبُ عَلَى كُلِّ مُؤْمِنٍ وَمُؤْمِنَةٍ أَنْ يَحْفَظْ فَرْجَهُ مِنْ نَظَرِ مَنْ لَا يَجُوزُ لَهُ النَّظَرُ إِلَيْهِ . وَمَنْ لَمْ سِنَّ مِنْ لَا يَجُوزُ لَهُ تَسْهِيْلَهُ وَطَوْهَهُ . كَمَا قَالَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: احْفَظْ عُورَتَكَ إِلَّا مِنْ زَوْجِكَ أَوْ مَا مَلَكَ يَمِينَكَ . (صَحِيحُ أَبِي دَاوُدَ: ٣٣٩١).

وَقَالَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَا يَنْظَرُ الرَّجُلُ إِلَى عُورَةِ الرَّجُلِ . وَلَا تَنْظَرِيَ الْمَرْأَةُ إِلَى عُورَةِ الْمَرْأَةِ . وَلَا يَفْضِيَ الرَّجُلُ إِلَى الرَّجُلِ فِي ثَوْبٍ وَاحِدٍ . وَلَا تَفْضِيَ الْمَرْأَةُ إِلَى الْمَرْأَةِ فِي الثَّوْبِ الْوَاحِدِ . (صَحِيحُ مُسْلِمَ: ٣٣٨) . وَقَالَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَرِرُوا أَوْلَادَكُمْ بِالصَّلَاةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سَنِينَ . وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشَرَ . وَفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ فِي الْمَضَاجِعِ . (صَحِيحُ أَبِي دَاوُدَ:

# ظهور البدع في المسلمين أسبابها وأضرارها

د. عبد الله شاكر

الحمد لله رب العالمين. والصلوة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين. وعلى آله وصحبه ومن تعدهم بياحسن. وبعد: مازلنا أيها القارئ الكريم مع موضوع البدع في باب الاعتقاد. وننظرا لخطورته على الأمة نتكلّم عن وقت ظهوره وأسبابه وأضراره:

من ذلك. وأما الجهمية: فحدثت في أواخر عصر التابعين، بعد موت عمر بن عبد العزيز، وقد روي أنه أذرباهم. وكان ظهور جهم بخراسان في خلافة هشام بن عبد الملك، وهذه البدع ظهرت في القرن الثاني الهجري. وكان الصحابة رضي الله عنهم قد شاهدوا بعض هذه البدع كبدعة: الخوارج، والروافض، والقدرية. وكان الصحابة عند ظهور هذه البدع منكرين على أهلها. ثم لما ظهرت بدعة الاعتزاز وحدثت الفتنة بين المسلمين، وظهر اختلاف الآراء والميل إلى البدع والأهواء، وظهرت بدعة التصوف. وبدعة البناء على القبور بعد القرون المفضلة: قام أيضاً أهل العلم بالرد وبيان بدع هؤلاء.

## أولاً، وقت ظهور البدع:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تبارك وتعالى: «واعلم أن عامة البدع المتعلقة بالعلوم والعبادات إنما وقعت في الأمة في أواخر عهد الخلفاء الراشدين. كما أخبر به رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال: «من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً. فعليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين». وأول بدعة ظهرت هي بدعة القدر. وبدعة الإرجاء. وبدعة التشيع والخوارج. وما حدثت الفرقاة بعد مقتل عثمان رضي الله عنه ظهرت بدعة الحرورية. ثم في أواخر عصر الصحابة حدثت القدريّة، وذلك في أواخر عصر ابن عباس وابن عمر وجابر وأمثالهم من الصحابة. وحدثت المرجنة قريباً

## مكان ظهور البدع:

تحتفل البلدان الإسلامية في ظهور البدع فيها، وقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله: إن الأمسكار الكبار التي سكتها صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم وخرج منها العلم والإيمان خمسة: الهرمان، والعراقان، والشام، ومنها خرج القرآن، والحديث، والفقه، والعبادة، وما يتبع ذلك من أمور الإسلام، وخرج من هذه الأمسكار بدعة أصولية غير المدينة النبوية، والكوفة، خرج منها التشيع والإرجاء، وانتشر بعد ذلك في غيرها، والبصرة خرج منها القدر والاعتزال، والنسل الفاسد، وانتشر بعد ذلك في غيرها، والشام كان بها النصب والقدر، وأما التجهم

فظهر في ناحية خراسان، وهو شر البدع.

وكان ظهور البدع يحسب البعد عن الدار النبوية، فلما حدثت الفرقه بعد مقتل عثمان رضي الله عنه ظهرت بدعة الحرورية، وأما المدينة المنورة، فكانت سليمة من ظهور البدع، وإن كان بها من هو مضرم لذلك؛ إذ كان بها قوم من القدرة وغيرهم، ولكنهم كانوا مقهورين أذلاء، وذلك بخلاف التشيع والإرجاء في الكوفة والاعتزال وبدع النساك في البصرة، والنصب بالشام، فإنه كان ظاهرا.

## ثانياً: أهم الأسباب التي أدت إلى ظهور البدع:

هناك أسباب متعددة أدت إلى ظهور البدع في المسلمين، وهي مهمة، ولا بد من ذكر أهم الأسباب حتى ولو كانت كثيرة، ليحذر الناس هذه الأسباب حتى لا يقعوا في البدع والصلالات.

## السبب الأول: الجهل بأحكام الدين:

كلما بعد الناس عن آثار الرسالة وكلما امتد الزمن قل العلم وفشا الجهل، كما أخبر بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله: «من يعيش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً، وقال صلى الله عليه وسلم: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من العباد، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يبق عالماً اتخذ الناس رؤساء جهالاً، فسئلوا فلما أتتهم بغير علم: فضلوا وأضلوا»، وقال صلى الله عليه وسلم: «يكون في آخر أمة أناس دجالون كذابون، يحدثونكم بما لم تسمعوا أنتم ولا آباؤكم، فاياكم واياهم، لا

يضلوكم ولا يفتونكم».

**السبب الثاني: الجهل بمصادر الأحكام، أو الجهل بوسائل فهمها من تلك المصادر:**  
إن مصادر الأحكام الشرعية- كما هو معلوم- كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، وما ألحق بهما من الإجماع والقياس، يمعنني أنه يؤخذ الحكم من كتاب الله تعالى وتليه السنة، ثم الإجماع والقياس، والقياس لا يرجع إليه في أحكام العبادات؛ لأن من أركانه أن يكون الحكم في الأصل معلولاً بمعنى يوجد في غيره، ومبني العبادة على التعبد المحس، وإذا كان القياس لا يدخل في العبادات فمن باب أولى لا يدخل في العقائد.

ومن أسباب الجهل بالأحكام: الجهل بأساليب اللغة العربية، والجهل بالسنة، والجهل بمرتبة القياس والجهل بمحل القياس.

**السبب الثالث: اتباع الهوى في استنباط الأحكام:**  
اتباع الهوى في استنباط الأحكام يأتي من أن الناظر في الأدلة قد يكون مما تملّكه الأهواء؛ فتدفعه إلى تقرير الحكم الذي يحقق غرضه، ثم يأخذ في تلمس الدليل الذي يعتمد عليه ويجادل به، وهذا الواقع يجعل الهوى أصلاً تحمل عليه الأدلة، ويحكم بها عليه: مما يؤدي إلى قلب قضية التشريع، وافساد لفرض الشارع من نصب الأدلة؛ لأن الأصل أن تؤخذ الأحكام من الأدلة لا أن تقرر الأحكام ثم تتصدّى لها الأدلة، وهذا ما يفعله أهل الهوى والضلال.

ومتابعة الهوى هي أصل الزيف عن الصراط المستقيم، وذلك مصادق قول الحق- تبارك وتعالى-:

*فَإِنَّ أَنَّ رَجُلَيْنِ يَسْتَجِبُونَا لَكَ فَأَعْلَمُ أَنَا بِيَعْلُومِكُمْ وَمَنْ أَنْسَلُ مِنْ أَنْتَ فَوْهَنَهُ وَعَيْرَ عَدَىٰ بِنَّ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي النَّفَّالَقَلِيلَينَ* (القصص: ٥٠).

**السبب الرابع: إحسان الظن بالعقل في الشرعيات:**

إن إحسان الظن بالعقل واعمال العقل في مسائل الدين: أدى إلى وقوع البدع بين المسلمين، ورب العاملين سبّحانه بعث الرسل مبشرين ومنذرين، وكان خاتمهم صلى الله عليه وسلم الذي بعث ليبين للناس ما يرضي خالقهم، ويضمن سعادتهم، ويجعل لهم حظاً وافراً من خيري

الدنيا والآخرة.

**السبب الخامس:** اتباع المتشابه ابتغاء الفتنة من العلماء المبتدعين. وابتغاء تأويله من الجهلة المتعالين:

والأصل في بيان ذلك قول الحق تبارك وتعالى: «هُوَ الَّذِي أَوْلَى عَلَيْكُمْ الْكِتَابَ فَمَنْ يَعْمَلْ مِنْ أَمْرٍ مِّنْ كِتَابِنَا فَمَا تَكُونُ مُحْكَمَةً فَهُوَ الْكِتَابُ وَلَكُمْ مُّتَقْتَبَهُ مِنْهُ مَا لَمْ يَرَوْهُمْ رَبُّكُمْ فَيَرَوُنَّهُ مَا تَكْتَبُهُ مِنْهُ إِنَّ اللَّهَ لَا يَحِدُّهُ مَا يَرَوُنَّ وَإِنَّ اللَّهَ وَالرَّحْمَنَ فِي الْعَالَمِ بِقُوَّتِهِ عَمَّا يَرَوُنَّ إِنَّمَا يَنْهَا عَنِ الْكِتَابِ مَا لَمْ يَرَوْهُمْ وَمَا يَنْهَا عَنِ الْكِتَابِ إِلَّا أُولَئِكُمُ الظَّالِمُونَ» (آل عمران: 7).

يُفيد أن الراسخين في العلم لا يعلمون تأويل هذه المتشابهات. وأن ذم اتباع هذه المتشابهات عامٌ يتناول الجاهل والعالم على السواء.

**السبب الخامس:** انتشار الأحاديث الموضعية والواهية:

الأحاديث الضعيفة والموضعية التي روجها من انتسب إلى العلم أو الرواية. إما لقصد الإفساد في الدين كالزنادقة والملحدين. الرامين بذلك إلى الطعن في الدين. كما ذهبت الكرامية إلى تجويز الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم ترغيباً وترهيباً. وغلاة الشيعة الذين وضعوا أحاديث في فضل آل بيته وفيه على خلافته. واستحقاقه للتبعة. وتلقيه للوصية من النبي صلى الله عليه وسلم كما أن بعض المغفلين قصدوا الزيادة في التعبد في الدين. وذلك بأن وضعوا أحاديث في الرقائق ترغب الناس في مثل هذه المسائل.

والشاهد من كل ذلك: أن انتشار الأحاديث الضعيفة والباطلة والواهية والموضعية كانت من الأسباب الرئيسية التي أدت إلى ظهور البدع في المسلمين.

**السبب السادس:** التعصب لآراء الرجال:

التعصب هو الإصرار على الرأي والتمسك به وتقديمه على النصوص الشرعية. ولن الأدلة وتكبيتها لتأييده وإن كان على خلاف الحق والصواب. وهو في ذاته بدعة ذميمة. بل هو من أمر الجاهلية المنتهية. ومن شيم المغضوب عليهم والضالين.

وهذا التعصب يحول بين المرء واتباع الدليل



# هل لك إلى أن تزكي؟

أ. د. محمد حامد

الأستاذ المساعد بقسم التفسير بجامعة القرآن بجامعة الأزهر

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين.  
اما بعد: فلتزكية النفس طريق النجاة والصلاح، وسبيل السعادة والنجاح قال الله سبحانه: **قَدْ أَفْلَحَ مَنْ**  
**رَبَّكَ أَنَّمَا دَرَأَهُ فَصَلَّى** (سورة الأعلى: ١٤-١٥). وقال سبحانه: **وَأَنْثَنَسْ وَحْشَهَا** ١ **وَالْقَمَرُ إِذَا ثَلَّهَا** ٢  
**وَالْهَارِبُ إِذَا حَلَّهَا** ٣ **وَأَتَلَّ إِذَا بَعْشَهَا** ٤ **وَالشَّاهَدُ وَمَا طَهَّهَا** ٥ **وَالْأَرْضُ وَمَا طَهَّهَا** ٦ **وَقَنْ وَمَا سَوَّهَا** ٧ **فَأَكَمَهَا**  
**فُورَّهَا وَتَقَوَّنَهَا** ٨ **قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّهَا** ٩ **وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّهَا** ١٠ (سورة الشمس: ١٠-١) : فاقسم سبحانه  
بهذه الأقسام على هذا الأمر العظيم، وهو فلاح من زكي نفسه، وخيبة من دس نفسه.

رَسُولُكَمْ أَقْبَلَهُمْ يَتَلَّا عَلَيْهِمْ مَا يَنْهَى، وَرَبُّكَمْ وَيَعْلَمُهُمْ  
الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَكَانُوا مِنْ قَبْلِ لَنِي ضَلَّلَ مُشِّينَ  
(سورة آل عمران: ١٦٤)، وقال تعالى: «هُوَ الَّذِي يَعْلَمُ  
فِي الْأَيْمَنِ رُولَا يَعْلَمُهُ شَلُّوا عَلَيْهِ مَا يَنْهَى، وَرَبُّكَمْ وَيَعْلَمُهُمْ

وقد امتن ربنا سبحانه على عباده ببعثة نبيه  
صلى الله عليه وسلم. وبين أنها تحمل غايات  
نبيلة، وأهدافاً جليلة، وجعل من أهمها: التزكية  
قال تعالى: **لَقَدْ سَعَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذَا يَمْكُثُ فِيهِمْ**



الإكْتَبَ الْحَكْمَةَ وَلَدَ كَلُوْ مِنْ قَلْبِ لَقِيَ صَلَلَ تَبِيْنَ (سورة الجمعة: ٢).

وهذا يدلّك أيها المبارك- على أهمية التزكية، وفضلها ألا ترى أنَّ كليم الرحمن موسى عليه السلام أمره ربِّه عز وجلَ أن يدعوه فرعون وينصح له بالقول اللين، وعلمه ربِّه سبحانه مادا يقول له فقال عز من قائل: «أَنْهَى إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِلَهَ طَقِيٍّ فَقَلَ هَلْ لَكَ إِلَىٰ أَنْ تَرْكِيٰ وَلَعْدِكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَتَحْتَنِيْ» (سورة النازعات: ١٧-١٩).

والتزكية كالزكاة في اللغة "الطهارة والنماء والبركة والمدح، وكله قد استعمل في القرآن والحديث" (لسان العرب لابن منظور (٣٥٨/١٤)).

تزكية النفس المحمودة والمطلوبة تشمل أمرين:

أحدهما التطهير، والآخر: النماء والزيادة.

وأما تزكية النفس بمعنى المدح والثناء فهذا هو مورد النهي في قوله تعالى: «فَلَا تُرْكِيْنَ أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ» (سورة النجم: ٣٢)، ومن هذا الباب أيضا قوله تعالى: «أَلَمْ ترَ إِلَىٰ الَّذِينَ يَرْكُونَ أَنْفُسَهُمْ إِلَىٰ اللَّهِ يُرْكِيْنَ بِكَلَّهُ وَلَا يَظْلَمُونَ فَيُبَلِّغُهُ» (سورة النساء: ٤٩) (يُنظر: التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي (١٩٦/١)).

وبناء على ما سبق فانت حين تسعى لتزكية نفسك هانت ترؤم أمرين، وتنشد مطلبين هما: أحدهما: تطهير النفس من العيوب والذنوب والأدناس وهو ما يسمى بـ"التحلية". والآخر: تعميتها بالصلاح والطاعات والاستقامة على أفعال البر والاحسان، وهو ما يسمى بـ"التحلية".

وهنا أضع بين يديك أصولاً مهمة تعينك على

(٥٠٦/٣)): "لَا يُطْهِرُهُمْ مِنْ ذَنْبِهِمْ، وَلَا  
يُشْنِي عَلَيْهِمْ"; بسبب ما اقترفوه، وأسرفوا على  
أنفسهم به، نسأل الله السلامة.

خامساً: كتاب ربك وسنة نبيك صلى الله عليه  
وسلم هما مصدر تزكيتك فلا تعدل عنهم. ولا  
ترضى بغيرهما بدلًا.

حقيقة بالمرة أن يلزم المنبع الصالحة، والرافد الذي  
لا ينضب معينه، وذلك بلزم وكتاب الله سبحانه،  
وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم: ففيهما فلاح  
العبد، وبهما سعادته.

وليس المراد بهذا الإعراض عن كلام العلماء  
الريانيين، وأطباء القلوب من أسماقها من أهل  
الفضل والعلم والورع.

وانما المراد أن يوزن كلام جميع الناس بميزان  
الكتاب الكريم والسنة المطهرة؛ فإن أقوال الناس  
يستدل لها لا يستدل بها، وهي تابعة لما تقرر في  
الكتاب والسنة. وبهذا تضبط الأمور، ويستقيم  
السلوك إلى الله رب العالمين دون إفراط أو  
تغريط.

ألا ترى أيها الكريم أن الله عز وجل لما أمر نبيه  
صلى الله عليه وسلم بالاستقامة. وهو إمامنا  
فيها. قال له سبحانه: «فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَلَا  
تَكُنْ مَعْنَكَ وَلَا قُلْمَانًا إِذَا تَعْمَلُتْ بِصَرِّ» (سورة  
هود: ١١٢). وقال سبحانه: «فَلَذِكْرَكَ فَاتَّحْ وَاسْتَقِمْ  
كَمَا أُمِرْتَ وَلَا تَنْعِي أَهْوَانَمْ» (سورة الشورى: ١٥).

فبين أن الاستقامة تكون كما أمر الله لا كما  
يريد العبد. وهكذا التزكيه تكون كما شرع الله  
 سبحانه، وقد سبق أن الله سبحانه قد جعل من  
أعظم أهداف رسالتة نبينا محمد صلى الله عليه  
 وسلم تزكيه العباد. ومن أجل ذلك دعا الخليل

ثالثاً: أهم ما يلزمك في تزكيه نفسك تصحيح  
معتقدك، وسلامة إيمانك.

وقد فسر قوله تعالى: «أَنْهَى إِلَى فِرْعَوْنَ إِلَهَهُ مَنْ قَاتَلَ  
هُنَّ الَّذِينَ أَنْ تَرْكُ» (سورة النازعات: ١٧-١٨) بمعنى:  
هل ذلك في أن تتطهر من الكفر والشرك والذنوب  
والعيوب والرذائل. وقيل: تزكي أي: تسلم، وقيل:  
تقول: لا إله إلا الله، والأول أعم. (ينظر: زاد  
المسير لابن الجوزي ٣٩٦/٤)، والتسهيل لابن  
جزي (٤٥٠/٢)).

رابعاً: ترك المعاishi والذنوب أصل كبير في تزكيه  
النفس

إذا أردت أن تزكي نفسك فطهرها من معاishiها،  
وخلصها من عيوبها وأفاتها، وذلك بنهيك ايها  
عن هواها، وحوشك من مقام ربك. قال تعالى:  
«وَلَا كُنْ كَافِرَ مَعَ امْرِ رَبِّهِ وَلَا كُنْ أَنْكَرَ فِي الْمَعْيَنِ فَإِنَّ الْمَعْيَنَ  
هُوَ الْمَارِ» (سورة النازعات: ٤١-٤٠).

ويعينك على ذلك الحذر من وساوس الشيطان،  
وخطواته؛ ولذا فقد قرن الله سبحانه بين  
النهي عن اتباع خطوات الشيطان، والحديث  
عن التزكيه: فقال عز وجل: «إِنَّ الَّذِينَ مَاتُوا لَا  
تَأْتِمُوا بِخُطُوتِ الْشَّيْطَنِ وَمَنْ يَتَّبِعْ خُطُوتَ الشَّيْطَنِ فَإِنَّمَا يَأْتِي  
بِالْفَحْشَاءِ وَالْمُكْ�َبِ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةً مَا كُنْ مُكْرَبًا  
مِنْ أَحَدٍ إِنَّمَا تُكَبَّ إِذَا كَفَرَ كُلُّ نَفْسٍ مِنْ شَيْءٍ عَلَيْهِ» (سورة  
النور: ٢١).

وقد قال الله في قوم: «إِنَّ الَّذِينَ يَتَّقُونَ يَعْمَدُهُمْ  
وَإِنَّمِّنْهُمْ شَاكِرِينَ أَوْلَئِكَ لَا يُحِلُّ لَهُمْ فِي الْأَخْرَةِ وَلَا  
يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَلَا يُنْظَرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَلَا يُرَكِّبُهُمْ  
وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ» (سورة آل عمران: ٧٧) ومعنى لا  
يزكيهم كما قال (الواحدي في تفسيره البسيط

١٧-٢١ (سورة الليل: ١٧-٢١).

وفي الجملة ففي طاعة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، واتباع الأوامر واجتناب التواهي تزكية العبد وفلاهه: قال تعالى: **فَلِلّٰهِ الْحُكْمُ** يعْلَمُ مِنْ أَنْكَرِهِمْ وَمَعْلُومٌ بِرَحْمَتِهِ إِنَّهُ أَكْلَمُ الْكُلُّمَاتِ

الله حِبْرٌ يَسْأَلُهُمْ (سورة النور: ٣٠).

سابعاً: النّفـس تحتاج منك إلى محاسبة ومجاهدة. وأنت أبـصر بها من غيرك.

جدير بك أيها الكـريم أن تـعلم أن نفسك التي بين جنبيك لـكي تـكـبـح جـمـاحـها تـحـتـاجـ منـكـ إـلـىـ وـقـفـاتـ منـ مـشـارـطـةـ وـمـراـقـبـةـ وـمـحـاسـبـةـ وـمـجـاهـدـةـ وـمـعـاتـيـةـ. وـرـبـماـ مـعـاقـبـةـ بـمـاـ لـيـخـالـفـ الشـرـعـ لـتـتـعـودـ عـلـىـ فـعـلـ الطـاعـةـ وـتـرـكـ المـعـصـيـةـ: قال تعالى: **يَا أَيُّهَا الَّذِينَ** مـاـنـوـاـ لـلـهـ وـلـنـظـرـ لـقـدـ مـاـقـدـمـتـ لـكـمـ وـلـتـوـاـ لـلـهـ إـنـ الـلـهـ حـيـرـ بـمـاـ لـعـنـمـلـوـنـ (سورة الحشر: ١٨)، وقال تعالى: **وَالَّذِينَ جَهَدُوا** بـمـاـ تـبـيـنـهـمـ شـبـلـاـ وـلـدـ أـلـهـ لـعـنـ الـخـيـرـ (سورة العنكبوت: ٦٩).

وـأـنـتـ أـبـصـرـ بـنـفـسـكـ مـنـ غـيـرـكـ. وـذـلـكـ لـأـنـ كـلـامـ النـاسـ عـنـكـ بـالـظـنـ وـالـتـخـمـيـنـ. وـمـعـرـفـتـكـ بـنـفـسـكـ يـقـيـنـ إـذـ أـرـزـقـ اللـهـ الـبـصـيرـةـ: قال تعالى: **إِنَّ الْإِنْسَانَ عَلـىـ تـقـيـمـهـ بـصـيرـةـ** (١١) وـلـوـ الـقـنـ مـعـاـدـيـةـ (سورة القيمة: ١٤-١٥).

هـدـعـ عـنـكـ التـسـوـيفـ، وـالـعـاذـيـرـ الـكـاذـبـةـ، وـالـاـغـتـارـ بـثـنـاءـ النـاسـ، وـاعـمـلـ صـالـحـاـ، وـاخـلـصـ فـيـ عـمـلـكـ، وـسـلـ رـبـكـ الـقـبـولـ فـهـوـ أـعـلـمـ بـمـنـ اـتـقـىـ، فـإـنـ عـرـضـ شـيـءـ مـنـ ثـنـاءـ النـاسـ بـعـدـ ذـلـكـ فـتـلـكـ عـاجـلـ بـشـرـيـ المؤـمـنـ فـاحـمـدـ اللـهـ، وـاسـأـلـهـ الـعـونـ وـالمـزـيدـ.

الـلـهـ أـتـ نـفـوسـنـاـ تـقـواـهـاـ، وـزـكـهـ أـنـتـ خـيـرـ مـنـ زـكـاهـاـ، أـنـتـ وـلـيـهـ وـمـوـلـاهـاـ.

ابـراهـيمـ بـدـعـوـاتـهـ الـمـبـارـكـةـ: **رَبـاـ وـأـنـتـ وـهـمـ رـبـوـلـ** بـتـلـاـ عـلـيـهـ دـاـيـتـكـ وـعـلـمـهـ الـكـتـبـ وـالـحـكـمـةـ **وـرـبـكـمـ إـنـكـ أـكـلـمـ الـكـلـمـاتـ** (سورة البقرة: ١٢٩).

فـرـسـولـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ هـوـ الـمـيزـانـ الـذـي نـعـرـضـ عـلـيـهـ أـعـمـالـنـاـ فـمـاـ وـافـقـهـ فـهـوـ حـقـ، وـمـاـ خـالـفـهـ فـهـوـ باـطـلـ، وـقـدـ كـانـ رـسـولـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ يـتـمـثـلـ بـأـخـلـاقـ الـقـرـآنـ، وـبـيـتـزـكـيـ بـهـ، وـلـذـاـ أـجـابـتـ أـمـ الـمـؤـمـنـيـنـ عـانـشـةـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـاـ مـنـ سـأـلـ عـنـ خـلـقـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ - وـهـوـ سـعـدـ بـنـ هـشـامـ - فـقـالـتـ لـهـ: **أـلـسـتـ تـقـرـأـ الـقـرـآنـ ؟** فـقـالـ: بـلـيـ، قـالـتـ: **فـإـنـ حـلـقـ نـبـيـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ كـانـ الـقـرـآنـ** (صـحـيـحـ مـسـلـمـ: ٧٤٦).

سـادـسـاـ: بـالـإـيمـانـ وـالـعـمـلـ الصـالـحـ تـتـحـقـقـ تـزـكـيـتـكـ. وـيـنـمـوـ صـلـاحـكـ.

عـرـفـتـ - مـاـ سـبـقـ - أـنـ تـزـكـيـةـ مـنـ مـعـانـيـهاـ النـمـوـ وـالـزـيـادـةـ، وـهـذـاـ يـحـصـلـ لـكـ بـالـإـيمـانـ بـالـلـهـ، وـعـمـلـ الـصـالـحـاتـ، وـفـعـلـ الـخـيـرـاتـ: قالـ تـعـالـيـ: **وَسـبـقـ** مـؤـمـنـاـدـ عـلـىـ الـصـالـحـاتـ وـأـلـيـادـ هـمـ الـذـيـ حـرـكـتـ الـلـهـ حـتـ عـلـقـ تـحـرـيـ فـيـ مـنـحـاـ الـأـمـرـ حـلـقـنـ فـيـهـ وـدـلـكـ جـرـأـهـ مـنـ أـنـرـكـ (سـوـرـةـ طـ: ٧٥-٧٦): فـفـيـ الـأـيـتـيـنـ الـكـرـيـمـيـتـيـنـ مـاـ يـدـلـ عـلـىـ أـنـ مـنـ تـزـكـيـ هـوـ الـذـيـ يـأـتـيـ رـبـهـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ وـهـوـ مـوـمـنـ قـدـ عـمـلـ الـأـعـمـالـ الـصـالـحـاتـ، وـهـذـاـ فـيـهـ إـشـارـةـ أـيـضـاـ إـلـىـ أـنـهـ قـدـ ثـبـتـ عـلـىـ ذـلـكـ، وـلـمـ يـبـاـشـرـ مـاـ يـحـبـطـ عـمـلـهـ، وـيـضـعـ ثـوـابـهـ.

وـمـنـ أـعـظـمـ الـطـاعـاتـ الـتـيـ يـتـزـكـيـ بـهـاـ الـعـبـدـ فـيـتـهـرـ مـنـ ذـنـوبـهـ، وـيـنـمـوـ صـلـاحـهـ: الـصـلـةـ وـالـزـكـاـةـ اـبـتـغـاءـ مـرـضـاـةـ اللـهـ، وـرـجـاءـ تـوـبـهـ: قالـ تـعـالـيـ: **إِنـ شـاءـ لـدـدـ الـلـهـ بـعـثـوـتـ رـبـعـمـ بـالـغـيـرـ وـقـالـمـاـ** الـسـلـوـةـ وـكـنـ شـرـقـيـ مـاـلـيـاـتـرـكـ لـيـقـيـمـ، وـلـلـهـ الـعـصـمـ (سـوـرـةـ قـاطـرـ: ١٨).

وقـالـ تـعـالـيـ: **وَسـبـقـهـ الـأـنـقـ** (١) الـلـهـ يـتـبـعـ مـاـلـيـاـتـرـكـ (٢) وـمـاـلـيـاـدـ عـنـهـ مـنـ يـعـكـرـ بـخـرـقـ (٣) إـلـاـيـقـةـ وـغـيـرـهـ الـلـهـ (٤)

# التحذير من التقصير في تربية الأولاد

د. عبد القادر فاروق

موجة عام بالأزهر الشريف

عند كل صغيرة وكبيرة).

٦) شدة التقتير والبخل عليهم يؤدي إلى (السرقة).

سؤال الناس- الارقام في أحصان رقة السوء).

٧) حرمائهم من العطف والشفقة والحنان.

٨) الاهتمام بالظاهر فحسب (الدنيا فقط).

٩) المبالغة في إحسان الظن بالأولاد (لا يسأل عنهم ولا يتقدّم أحوالهم).

١٠) المبالغة في إساءة الظن بهم.

١١) التفريق بينهم في (العطایا والهدایا).

١٢) ترك المبادرة في تزویج الأبناء مع الحاجة والقدرة. (وتزویجهم واجب مع القدرة).

١٣) تأخیر تزویج البنات والمتاجرة بهن.

١٤) تزویج البنات بغير الأباء.

١٥) التسخّط بالبنات قال تعالى: **وَلَا يُنْهِي أَهْدِمْ**  
**بِالْأَنْوَنْ طَلَّ وَخَدَهُ مُنْوَنْ وَهُنْ كَمْ** (النحل: ٥٨).

١٦) تسمیتهم بأسماء فيها تعبد لغير الله (عبدالنبي، عبد الرسول)، أو تدعوا للشهوة والفتنة (فاتن، ناهد، نشوى).

١٧) المكث كثيراً خارج المنزل.

١٨) الدعاء على الأولاد: قال النبي صلى الله عليه (عبدالنبي، عبد الرسول)، أو تدعوا على أولادكم. ولا تدعوا على خدمكم. ولا تدعوا على أموالكم: لا تواافقوا من الله ساعة يسأل فيها عطاء فيستحباب لكم" صحيح مسلم حديث رقم ١٥٣٧.

١٩) تربیتهم على الأمور التافهة ومرذول الأخلاق (تشجيع الأنديـة - ارتداء القصـير من التـيـاب).

٢٠) فعل المـنـكـرات أـمـامـ الـأـوـلـادـ (الـتـدـخـينـ،ـ سـمـاعـ الـفـنـاءـ،ـ مشـاهـدـةـ الـأـفـلـامـ وـالـمـسـلـسـلـاتـ).

٢١) جلب المـنـكـراتـ إـلـىـ الـنـزـلـ (مـجـالـاتـ خـلـيعـةـ).

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله وعلى أله وصحبه وسلم أجمعين، وبعد:

قال الله تعالى: **إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤْمِنُوا بِالْأَيْمَنِ**  
**وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النِّسَاءِ أَنْ تَحْكُمُوا بِمَا عُلِمَ لَكُمْ**  
**إِنَّ اللَّهَ كَانَ مَعَكُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ** (النساء: ٥٨)، وقال عز وجل:

**وَلَا يَنْهَا الَّذِينَ مَأْتُوا لَهُمُ الْحِجْرَةَ وَلَمْ يُخْرُجُوكُمْ**  
**وَلَمْ تَتَعْلَمُوْنَ** (الأنفال: ٢٧)، وقال سبحانه: **إِنَّمَا**  
**الَّذِينَ مَأْتُمُوا فَرِيقًا أَنْفَكُوكُمْ وَأَنْفَكُوكُمُ الْأَنْوَافَ وَالْحِجَارَةَ**  
**عَلَيْهَا مُنْكَرٌ كَعَلَاطِ شَدَادٍ لَا يَقْسُنُ اللَّهُ مَا أَمْرَهُمْ وَمَمْلُوْنُ مَا**  
**يَوْمَئِنُ** (التحریم: ٦).

قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: "كلكم راع ومسئول عن رعيته: فالإمام راع ومسئول عن رعيته، والرجل راع في أهله ومسئول عن رعيته" رواه البخاري ومسلم. لقد أمرنا الإسلام برعاية الأبناء، وحذرنا من التقصير في حقهم. ومن مظاهر التقصير في تربية الأولاد:

١) تنشئة الأولاد على الجبن والخوف والهلع والفرن من العفريت، الحرامي، الطبيب، المدرسة، رؤية الدم).

٢) تربیتهم على التهور وسلطنة اللسان والتطاول على الآخرين.

٣) تربیتهم على الميوعة والفووضى وتعويدهم على الترف (افساد الفطرة).

٤) بسط اليـدـ لـلـأـوـلـادـ وـاعـطاـهـمـ كـلـ ماـ يـرـيدـونـ:

قال تعالى: **وَلَا تَحْلِلْ بِمَا مَعَلَّمَهُ إِلَى عَيْنِكُمْ وَلَا تَنْقُلْهُمْ**  
**فَلَمْ يَكُنْ لَكُمْ مِنْهُمْ مُنْهَى** (الإسراء: ٢٩). ومن ذلك إعطاءهم ما يريـدونـ إذاـ بـكـواـ بـحـضـرـةـ الـوـالـدـ خـصـوصـاـ الصـغارـ.

٥) الشدة والقسوة عليهم أكثر من اللازم (تأنـيـبـهـمـ



# تدرج الذاهبي والمعلم في الدعوة والتعليم

إعداد د. جمال الراكيبي

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله، وبعد:

روى مسلم في كتاب الإيمان من صحيحه قال: حدثنا أبو يكر بن أبي شيبة وأبو كريب واسحاق بن إبراهيم جمِيعاً... عن ابن عباس عن معاذ بن جبل قال أبو يكر: ر بما قال ابن عباس: أن معاذًا قال: بعثتني رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إنك تأتى قوماً من أهل الكتاب فادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأنني رسول الله، فإنهم أطاعوا بذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وتلية، فإنهم أطاعوا بذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنىائهم فترد في فقرائهم، فإنهم أطاعوا بذلك فاباك وكرامهم.. واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بيتها وبين الله حجاب.

معاذ، وبقية الطرق من مسنده ابن عباس، والحديث أخرجه البخاري في صحيحه في سبعة مواضع أولها: كتاب الزكاة، أول حديث عنده في كتاب الزكاة، والثاني: في كتاب الزكاة أيضاً، باب لا تؤخذ كرائم أموال الناس في الصدقة، والثالث، في كتاب الزكاة، بابأخذ الصدقة من الأغنياء وترد في الفقراء حيث كانوا، والرابع: في كتاب المظالم، باب الاتقاء والحد من دعوة المظلوم، والخامس: في كتاب المغازي باب بعث أبي موسى ومعاذ إلى اليمن،

ورواه مسلم أيضاً عن ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث معاذًا إلى اليمن قال: إنك تقدم على قوم أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه عبادة الله، فإذا عرفوا الله فأخبرهم أن الله فرض عليهم خمس صلوات في يومهم وليلتهم، فإذا فعلوا فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم زكاة تؤخذ من أغنىائهم فترد على فقرائهم، فإذا أطاعوا بها فخذ منهم وتوقّع كرائم أموالهم.

وقد جمع مسلم طرق هذا الحديث في كتاب الإيمان من صحيحه، فجعل الطريق الأولى من مسنده

البغوي في (مصالح السنة) وغيرهم، ولعل ذلك لاشتمال هذا الحديث على فرضية الزكاة مع التحذير من الظلم فيها.

### شرح الحديث

قول معاذ رضي الله عنه: بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم.

بينت الروايات الأخرى أن بعثه هذا كان إلى اليمن، وهو في آخر حياة النبي صلى الله عليه وسلم. قال الحافظ ابن حجر عند شرحه لهذا الحديث: وكان بعث معاذ إلى اليمن سنة عشر قبل حج النبي صلى الله عليه وسلم كما ذكره المصنف يعني البخاري - في أواخر المغازي. وقيل كان ذلك في أواخر سنة تسعة عند منصرفه صلى الله عليه وسلم من تبوك. رواه الواقدي باستناده إلى كعب بن مالك، وأخرجه ابن سعد في الطبقات عنه. ثم حكى ابن سعد أنه كان في ربيع الآخر سنة عشر.

وقيل: بعثه عام الفتح ستة ثمان، واتفقوا على أنه لم يزل على اليمن إلى أن قدم في عهد أبي بكر ثم توجه إلى الشام هباتها.

واختلف هل كان معاداً والياً أم قاضياً؟ فجزم ابن عبد البر بالثاني، والغساناني بالأول. انتهى.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: ومن فضائل معاذ أنه صلى الله عليه وسلم بعثه إلى اليمن مبلغاً عنه ومقضاها وعلماها وحاكمها.

قوله: إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب. قال الحافظ في الفتح: هي كالتوطئة للوصية. لتسجتمع همة عليها تكون أهل الكتاب أهل علم في الجملة. فلا تكون العناية في مخاطبتهم كمخاطبة الجهال من عبادة الأوثان، وليس فيه أن جميع من يقدم عليهم من أهل الكتاب بل يجوز أن يكون فيهم من غيرهم، وإنما خصمهم بالذكر؛ تقضي لهم على غيرهم.

قوله: فادعهم إلى شهادة إلا إله إلا الله، وأنني رسول الله. وفي بعض الروايات: وأن محمداً رسول الله.

وفي بعضها: فليكن أول ما تدعهم إليه عبادة الله عزوجل. وفي بعضها: إلى أن يوحدوا الله.

ولا تنافي بينها فإن المراد بعبادة الله توحيده، وبتوحيد الشهادة له بذلك ولنبيه صلى الله

والسادس والسابع: في كتاب التوحيد، باب ما جاء في دعاء النبي صلى الله عليه وسلم أمته إلى توحيد الله تبارك وتعالى، وهو أول حديث عنده في كتاب التوحيد.

ورواه أبو داود في كتاب الزكاة في سننه، باب في زكاة السادسة.

وأخرجه الترمذى في جامعه في كتاب الزكاة، باب كراهةأخذ خيار المال في الصدقة، وأخرجه النسائي في موضعين من كتاب الزكاة، أولهما في باب وجوب الزكاة، وهو أول حديث في كتاب الزكاة، والثانى في باب إخراج الزكاة من بلد إلى بلد، وأخرجه ابن ماجه في سننه، وهو أول حديث في كتاب الزكاة

باب فرض الزكاة، وأخرج طرقاً منه الدارمي في سننه في كتاب الزكاة، باب النهي عن أخذ الصدقة من كرام أموال الناس، وأخرجه الدارقطنى في أواخر (كتاب الزكاة) من سننه من طريقين.

والحديث في هذه الطرق كلها من مستند ابن عباس لا من مستند معاذ. إلا في هذه الطريق الواحدة عند مسلم عن شيخه أبي بكر ابن أبي شيبة وأبي كريب وأسحاق بن راهويه.

وقد قال النووي في شرح مسلم: ووجه الجمع بينهما أن يكون ابن عباس سمع الحديث من معاذ فرواه تارة عنه متصلًا وتارة أرسله، فلم يذكر معاذ، وكلاهما صحيح. كما قدمنا أن مرسل الصحابي إذا لم يعرف المخاطب يكون حجة، فكيف وقد عرفناه في هذا الحديث أنه معاذ، ويحتمل أن ابن عباس سمعه من معاذ وحضر القضية، فتارة رواها بلا واسطة لحضوره إليها، وتارة رواها عن معاذ، إما لنسيائه الحضور أو لمعنى آخر، والله أعلم.

فائدة.

هذا الحديث صدر به البخاري كتاب الزكاة وكتاب التوحيد من صحيحه، وصدر به أيضاً النسائي وأبن ماجه كتاب الزكاة من سننهما. وتبعدم في ذلك بعض المصنفين في أحاديث الأحكام، كالحافظ عبد الغنى المقدسي في (عمدة الأحكام)، والمجد ابن تيمية في (منتقى الأخبار)، والحافظ ابن حجر في (بلغ المرام)، والشيخ أحمد بن عبد الهادى المقدسي في (المحرر في الحديث)، والإمام



بعد ذكر الصلاة (فإذا صلوا). وبعد ذكر الزكاة (فإذا أقروا وفخذنهم).

ذكر في الحديث الفقراء دون المساكين، وفي آية  
قسمة الصدقات ذكرًا معاً: إِنَّمَا أَنْذَكَتُ لِلْفَقَرَاءِ  
وَالسَّكِينَ وَالْمُتَبَرِّئِينَ عَلَيْهَا وَالنَّازِلَةِ فِي لَهْبِهِمْ وَفِي الرِّقَابِ  
وَالْمُتَرَبِّرِينَ وَفِي سَكِيلِ أَقْوَانِهِ وَأَنَّ الْتَّبِيلَ فِي كُلِّهِ مِنْ أَنْهُ  
وَأَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ حَكْمَةٍ (التوبه: ٦٠).

وهما من الألفاظ التي إذا جمع بينهما في الذكر  
فرق بينهما في المعنى، وإذا أفرد أحدهما عن الآخر  
كما في هذا الحديث، شمل معناهما جميعاً، فإذا  
فسر الفقير بأنه الذي لا يجد شيئاً وفسر المسكين  
بأنه الذي يجد بعض الكفاية مثلاً عند الجمع  
بينهما، فإنه في حالة ذكر الفقير وحده كما في  
هذا الحديث أو ذكر المسكين وحده يكون شاملًا  
للصنيفين معاً.

قوله: وياك وكرام أموالهم: كرائم جمع كريمة أي نفيسة غالبة وهي الجامعة للكمال الممكن في حقها من غزارة لين، وجمال صورة. وكثرة لحم وصوف.

وقيل: هي خيار المال وأنفسه وأكثره ثمنا.  
وقيل: هي ما يؤثر صاحب المال نفسه بها.

وهذه الأقوال هي من اختلاف التنوع لا اختلاف التضاد، فلا تناقض بينها، وإنما حذر صلى الله عليه وسلم منأخذ كرامهم الأموال؛ لأن الزكاة شرعت لمواساة الفقراء، فلا يناسب فيها الإجحاف بأموال الأغنياء بدون رضاهن.

وفي الحديث: النهي عن أخذ كرائم الأموال،  
ولا تعرض فيه لما سواها وهو صنفان: وسط أي  
متوسط ورديء، فتوجب من المتوسط من المال دون  
الرديء لحديث: ولكن من وسط أموالكم، فإن الله  
لم يسألكم خيراً ولم يأمركم بشرها.

وقد قال الله تعالى في الرديء: «ولَسْتُم بِأَخْذِي  
إِلَّا أَنْ تَعْمَلُوا فِيهِ»: والآلية، يُكَلِّفُونَ الَّذِينَ مَاتُوا أَنْ يَنْهَا  
مِنْ حَلَقَتِنِي مَا كَسَبْتُهُ وَمَمَّا أَرْجَنَا لَكُمْ مِّنَ الْأَرْضِ وَلَا  
تَنْهَاكُمُ الْحَيَّكُ مِنْهُ شَفَعْوَنَ وَلَسْتُم بِأَخْذِي إِلَّا أَنْ تَعْمَلُوا  
فِيهِ وَأَغْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَنِّي حَيْثُ» (القرآن: ٢٦٧).

قوله: واتق دعوة المظلوم  
أي اجعل بينك وبينها وقاية بالعدل وترك الظلم.  
والسر في ذكرها بعد التحذير منأخذ كرامه

عليه وسلم بالرسالة، وإنما بدأ بهما لأنهما أصل وأساس لغيرهما، فلا ينفع أي عمل بدونهما وجمع بينهما تلازمهما وأنه لا تنفع واحدة منهما بدون الأخرى، فلا بد للدخول في الإسلام من الاتيان بهما معاً، ولهذا جعلهما النبي صلى الله عليه وسلم شيئاً واحداً وركناً أساسياً في أركان الإسلام الخمسة كما ثبت ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث ابن عمر: بنى الإسلام على خمس... فهما الركن الأول والأساسي في هذه الأركان الخمسة.

قوله: فإنهم أطاعوا بذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة.

استدل بهذه الجملة على أن الكفار غير مخاطبين بفروع الشريعة؛ حيث دعوا إلى الإيمان فقط ثم دعوا إلى العمل، ورتب ذلك عليه بالفاء. وتعقب هذا الاستدلال بأن مفهوم الشرط مختلف في الاحتجاج به، وبأن الترتيب في الدعوة لا يستلزم الترتيب في الوجوب. كما أن الصلاة والزكاة لا ترتيب بينهما في الوجوب، وقد قدمت إحداهما على الأخرى في هذا الحديث ورتبت الأخرى عليها بالفاء، فلا يلزم من عدم الاتيان بالصلاحة إسقاط الزكاة.

وهي مسألة أصولية كلامية. وفي هذه المسألة ثلاثة أقوال هذا أحدها، والثاني، أنهم مخاطبون بها، والثالث: أنهم مخاطبون من الفروع بالمعنى عنه دون المأمور به. وأرجحها أنهم مخاطبون بها مطلقاً وهم مطالبون بها، وبتقدير الشهادتين عليهما لأنهما أصل ينفسهما وأساس تغيرهما، فيعدّون بسبب ترك الفروع علاوة على عذابهم بتترك الأصول: وقد قال الله تعالى في موضعين من سورة التوبه: **فَإِنْ تَعْمَلُوا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ** **وَمَا تَرَكُوا إِلَّا كُنْتُمْ** **عَنْهُو رَكِيدٌ** » (التوبه: ٥). وقال: **فَإِنْ تَعْمَلُوا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ** **وَمَا تَرَكُوا إِلَّا كُنْتُمْ** **مَهْرَجَنِكُمْ فِي** **الَّذِينَ** » (التوبه: ١١).

قوله: فإنهم أطاعوا بذلك: يحتمل أن المراد بالطاعة: الإقرار والالتزام، ويحتمل الفعل.

قال الحافظ: والذى يظهر أن المراد القدر المشترك بين الأمرين، فمن امتنى بالإقرار أو الفعل كفاه أو بهما هاوى. وقد وقع في رواية الفضل بن العلاء

الزكاة وخرص أموال الزكاة.  
تنبيه الداعي إلى أحوال المدعوين للاستعداد  
لنقاشهم قبل لقائهم.

وأن أول شيء يُدعى إليه توحيد الله عز وجل.  
ويidel عليه شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا  
رسول الله.

تدرج الداعي والمعلم في الدعوة والتعليم.  
قبول خبر الواحد العدل في العقائد والأحكام  
ووجوب العمل به.

بيان تعظيم قدر الصلاة، وأنها أعظم أركان  
الإسلام بعد الشهادتين.

وأن الصلوات الخمس تجب في كل يوم وليلة.  
وأن الوتر ليس بواجب خلافاً للأحناف.

وصية الإمام عماله بتقوى الله وتحذيرهم من  
الظلم.

أن الزكاة أوجب أركان الإسلام بعد الشهادتين  
والصلاحة.

وأنها تؤخذ من الأغنياء وتنمّح للفقراء.  
وأنها لا تخرج من البلد إلا بعد كفاية فقراء البلد  
خلافاً للبيهاري فإنه قال في الترجمة بجواز  
خروجها من البلد.

الغنى من ملك نصاب الزكاة، ولا تجب الزكاة على  
الفقير.

حق الفقراء الزكاة أكدر من حق غيرهم من بقية  
الأصناف؛ حيث اقتصر على ذكرهم دون بقية  
الأصناف.

وجوب الزكاة في المال وإن كان مالكه غير مكلف  
كالصبي والمجنون.

المنع من أخذ خيار المال في الصدقة من غير رضا  
صاحب المال.

والتنبيه على أنه ظلم والتنبيه إلى المنع من جميع  
أنواع الظلم

وبيان أن عاقبته وخيمة.

وأن للمظلوم أن يدعوه على من ظلمه.  
وأن دعوة المظلوم مستجابة.

والحمد لله رب العالمين.

الأموال، الإشارة إلى أنأخذ الكرام ظلم. وإنما  
 جاء على هذا السياق للتحذير والتنفير من مطلق  
الظلم الشامل لما ذكر وغيره.

قوله: فإنه ليس بينها وبين الله حجاب

أي ليس لها صارف يصرفها ولا مانع يمنعها؛ والمراد:  
أنها مقبولة وإن كان عاصيًّا، كما في حديث أبي  
هريرة "دعاة المظلوم مستجابة وإن كان هاجراً،  
ففجوره على نفسه": قال الحافظ: واستناده حسن.  
وهو وإن كان مطلقاً فهو مقييد بالحديث الصحيح  
الدال على أن الداعي: إما أن يعجل له ما طلب،  
واما أن يُؤخر له أفضل منه، وأما أن يدفع عنه من  
السوء مثله. وهذه الجملة التي ختم بها الحديث  
تعليق للاقناء المأمور به في الجملة قبلها.

لم يذكر النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث  
الصوم والحج، وهو من أركان الإسلام مع أن بعث  
معاذ رضي الله عنه إلى اليمن كان في آخر حياة  
الرسول صلى الله عليه وسلم، وقد أجب عن ذلك  
بأجوبه من أحسنتها: ما ذكره الحافظ أبو حفص  
عمر البليقني: قال: إذا كان الكلام في بيان الأركان  
لم يدخل الشارع منه شيء كحديث ابن عمر:  
بني الإسلام على خمس، فإذا كان في الدعاء إلى  
الإسلام اكتفى بالأركان الثلاثة: الشهادة والصلوة  
والزكاة، ولو كان بعد وجود فرض الصوم والحج  
كقوله تعالى: فإن تابوا وأقاموا الصلاة وأتوا الزكوة  
في موضعين من براءة، مع أن تزولها بعد فرض  
الصوم والحج قطعاً، وحديث ابن عمر: أمرت أن  
أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن  
محمد رسول الله ويعقّلوا الصلاة ويؤتوا الزكوة.

قال: والحكمة في ذلك أن الأركان الخمسة:  
اعتقادي وهو الشهادة، ويدني وهو الصلاة، ومالني  
وهو الزكاة، فاقتصر في الدعاء إلى الإسلام عليها  
لتفرع الركينين الآخرين عليها، فإن الصوم بدني  
محض والحج بدني مالي أيضاً.

فكلمة الإسلام هي الأصل وهي شاقة على الكفار،  
والصلوات شاقة تكررها، والزكاة شاقة: ما في جبليه  
الإنسان من حب المال، فإذا أذعن المرء لهذه الثلاثة  
كان ما سواها أسهل عليه بالنسبة إليها، والله أعلم.  
يستفاد من الحديث قوائد كثيرة منها:

بعث الإمام الدعاة إلى دين الله والمصدقيين لجمع



الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله وبعد: فقد روى البخاري ومسلم والإمام أحمد من حديث أبي موسى الأشعري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مثـلـ ماـ بـعـتـنـيـ اللهـ يـهـ مـنـ الـهـدـىـ وـالـعـلـمـ كـمـثـلـ غـيـثـ أـصـابـ أـرـضـاـ فـكـانـ مـنـهـ طـافـةـ طـيـبـةـ قـبـلـتـ إـمـاءـ هـأـبـتـ إـكـلـاـ وـعـشـبـ الـكـثـيرـ وـكـانـ مـنـهـ أـجـادـبـ أـمـسـكـتـ إـمـاءـ فـسـقـىـ النـاسـ وـزـرـعـواـ وـأـصـابـ مـنـهـ طـافـةـ إـنـمـاـ هـيـ قـيـعـانـ لـاـ تـمـسـكـ مـاءـ وـلـاـ قـنـبـتـ كـلـاـ. فـذـلـكـ مـثـلـ مـنـ فـقـهـ يـقـيـدـ دـيـنـ اللهـ وـنـفـعـهـ مـاـ بـعـتـنـيـ اللهـ يـهـ فـعـلـمـ وـعـلـمـ وـمـثـلـ مـنـ لـمـ يـرـفـعـ بـذـلـكـ رـأـسـاـ وـلـمـ يـقـبـلـ هـدـىـ اللهـ الـذـيـ أـرـسـلـتـ يـهـ».

القلوب بالأودية كما في قوله تعالى: **أَرْبَلَتِ**  
**أَلْتَهَمَ مَاهَ تَاهَتْ أَوْيَةَ يَقْدِرُهَا فَأَخْتَلَتِ التَّبَلَّذِ زَيَّاً زَيَّاً وَمَنَا**  
**يُوقَدُونَ عَلَيْهِ فِي الْأَكَارِ أَعْيَاهُ حَلَّهُ أَوْ تَمَعَ زَيَّهُ مَنَّهُ كَنَّهُ بَصِيرَتِ**  
**اللهُ الْحَقُّ وَبِالْبَلَلِ فَمَا الْأَرْبَدُ يَدْعُكُ حُكْمَكُ وَمَا مَا يَقْعُدُ أَكَارِ**

في هذا الحديث الشريف شبـهـ الرـسـوـلـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ الـعـلـمـ الـذـيـ جـاءـ بـهـ بـالـغـيـثـ، لـأـنـ كـلـاـ

ـمـنـهـماـ الـعـلـمـ وـالـغـيـثــ سـبـبـ الـحـيـاـةـ، فـالـغـيـثـ سـبـبـ

ـحـيـاـةـ الـأـبـدـانـ، وـالـعـلـمـ سـبـبـ حـيـاـةـ الـقـلـوبـ، وـشـبـهـ



وارشادهم إلى الصواب فهم مصابيح الهدى  
ومنارات العلم وبفقدتهم وموتهم يفقد العلم  
كما في الحديث: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَقْبِضُ الْعِلْمَ إِنْ تَرَأَّسَ  
يَنْتَزِعُهُ مِنَ النَّاسِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ الْعِلْمَ بِقِبْضَتِ  
الْعُلَمَاءِ، حَتَّى إِذَا لَمْ يَبْقُ عَالِمٌ اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤُوسًا  
جَهَالًا فَسَلَوْا هَافِتُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ فَضَلُّو وَأَضَلُّو».  
(رواه البخاري ومسلم والترمذى عن عبد الله بن  
عمرو).

وهؤلاء كما يقول ابن القيم رحمة الله: هم الذين  
جمعوا بين البصيرة في الدين والقدرة في الدعوة  
إلى الله ولذلك كانوا ورثة الأنبياء، مثالهم كما  
قال الله تعالى: «وَأَكْرَمْنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِنَّا سَمِّيَّنَا أُولَئِكَ  
الَّذِينَ وَلَمْ يَنْفَدِرُوا» (ص: ٤٥)، فالآية يرمي بمعنى القوة  
والأبصار بمعنى البصائر، فبالبصائر يدرك  
الحق ويعرف وبالقوى يتمكن من تبليغه وتنفيذ  
والدعوة إليه. (الواجل الصيب).

ومن أمثال الصحابة من هذه الطبقة علي بن أبي  
طالب وعبد الله بن عباس رضي الله عنهم، وهذه  
الطبقة كان لها من قوة الحفظ والفهم في الدين  
والبصر بالتأويل ففجرت من النصوص أنهار العلم  
واستخرجت منها كنوزها، ورزقها الله فيها فهما  
خاصة، كما قال علي بن أبي طالب لما سئل، هل  
حُكْمُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُشَيِّءُ دُونَ  
النَّاسِ؟ قال: لا وَالَّذِي خَلَقَ الْجَهَنَّمَ وَبِرَأِ النَّسْمَةِ إِلَّا  
فِيهَا يُؤْتِيَهُ اللَّهُ عَبْدًا فِي كِتَابِهِ. (رواه البخاري).  
وَعَبْدُ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ الَّذِي دَعَاهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمَا فِي الْبَخْرَارِيِّ عَنْ عَكْرَمَةَ عَنْ  
عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: «ضَمَنَنِي النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى صَدْرِهِ وَقَالَ: اللَّهُمَّ عَلِمْهُ الْحَكْمَةَ»،  
وَفِي الْمُسْتَدْرَكِ عَلَى الصَّحِيحِيْنِ لِلْحَاكمِ عَنْ أَبِي  
عَبَّاسٍ: «اللَّهُمَّ فَقِهْهُ فِي الدِّينِ وَعَلِمْهُ التَّأْوِيلَ».  
(صححه الحاكم ووافقه الذهبي وصححه  
الألبانى أيضًا).

فَتَنَكُّ فِي الْأَرْضِ كُلُّكَّ يَقْبِضُ اللَّهُ الْأَنْتَارَ» (الرعد: ١٧)،  
فقلب كبير يسع علمًا عظيمًا كواكب يسع ماءً  
كثيرًا، وقلب صغير كواكب صغير يسع علمًا قليلاً،  
وكما أن الله سبحانه يحيي الأرض بعد موتها  
بثواب النازل من السماء فإنه سبحانه يحيي  
القلوب الميتة بالنور والوحى النازل من السماء.  
كما في قوله تعالى: «أَلَمْ يَأْنِ لِلَّهِ أَنْ يَعْلَمَ مَنْ فَلَّهُمْ  
لِيَكْسِرَ أَلْوَانَ مَرَأَتِي مِنَ الْقَوْمِ وَلَا يَكْنُوا كَالَّذِينَ أُولَئِكُمُ الْكَافِرُ  
مِنْ قَاتِلِ طَالِعَيْهِ الْأَنْدَلُبِيِّ فَقَاتَلَهُمْ وَكَفَرُوا مِنْهُمْ كُفَّارُ  
(الحاديـد: ١٦) قال بعدها: «أَنْتُمْ أَنَّ اللَّهَ بِعِنْدِكُمْ  
بَعْدَ مَوْتِي فَقَدْ يَكُنْ لَكُمُ الْأَكْثَرُ لَمَّا تَمَلَّأَنَّ» (الحاديـد:  
١٧).

وقد قسم الحديث الشريف الأرض حال نزول  
الغيث عليها ثلاثة أقسام:

الأول: أرض زكية قابلة للشراب والإنبات، فإذا  
أصابها الغيث ارتوت ومنه يثمر النبت من كل زوج  
بموجب كما في قوله تعالى: «وَرَقَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَلَيْلًا  
أَرْلَانِ عَلَيْهَا اللَّهُ أَمْرَتَ رَزَتْ وَأَكْبَتْ مِنْ كُلِّ رُوعٍ  
بَهِيجٍ» (الحج: ٥).

الثاني: أرض صلبة قابلة لثبتوت ما فيها وحفظه  
فهذه تدفع الناس لورودها والسوق منها.

الثالث: أرض قاع لا تقبأ، الإنبات ولا تمسك الماء  
فلو أصابها من الماء ما أصابها لم ينتفع منها بشيء.  
وكذلك جعل الرسول صلى الله عليه وسلم الناس  
بالنسبة إلى الهدى والعلم الذي جاء به ثلاثة  
طبقات، الأولى: أصحاب القلوب الزكية الذكية  
 فهو يقبل العلم بذكائه فيثمر منه وجوه الخير  
والحق، وهؤلاء هم ورثة الرسل وخلفاء الأنبياء  
وهم الذين قاموا بالدين علمًا وعملاً ودعوة إلى  
الله، فهم بمنزلة الطافية الطيبة من الأرض التي  
زكت فقبلت الماء فأفدت الكلأ والعشب الكبير  
فزكت نفسها وزكا الناس بها، وهؤلاء هم العلماء  
الربانيون الذين لا هم لهم إلا هداية الناس



تنبت ولا تحفظ.

يقول ابن القيم رحمه الله في الوابل الصيب: فاستوعب هذا الحديث أقسام الخلق في الدعوة النبوية ومنازلهم منها قسمان ممدوحان وقسم شقي والعياذ بالله.

الالأول: عالم معلم وداع إلى الله على بصيرة وهذا من ورثة الأنبياء والمرسلين.

الثاني: حافظ مودعاً سمعه.

الثالث: لا هذا ولا هذا فهو الذي لم يقبل هدى الله ولم يرفع به رأساً.

ومثال هذا المثل الذي ضربه الرسول صلى الله عليه وسلم لاصناف الناس في مقابلة الهدى والعلم مثال ذلك ما ضربه الله في سورة الرعد حيث قال تعالى: **أَرَلَّ مِنَ السَّمَاءِ مَاكَ أَنْوَهَ** ينذرها فاختل القتيل زيداً ربيعاً وما يوتوه عليه في الآخرة أتعاه لبيه أو متعملاً ومتغراً فذلك يبشر الله الحق والبيط **فَلَمَّا أَرَدَهُ قَدِيفَتْ حَقَّةً وَلَمَّا مَا يَنْتَعِنَ الْأَنَاسُ قَنْكَنُ** في الأرض كذلك يبشر الله الأنفال» (الرعد: ١٧).

فهي هذه الآية مثلان مثل ماثي ومثل ناري، ففي المثل الماثي شبه الوحي الذي أنزله لحياة القلوب بثاء الذي أنزله من السماء وشبه القلوب الحاملة له بالأودية فحملت القلوب من هذا العلم بقدرها كما سالت الأودية بقدرها. والمثل الناري كالجديد والتحاس والذهب والفضة وغيرها فإنها تدخل النار ليتخلص من الخبر فيخرج خبتها فيرمي ويطرح ويبقى خالصها فهو ما ينفع الناس. رزقنا الله واياكم العلم النافع والعمل الصالح الذي يرضى به عننا.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين وسلم تسلیمًا كثیراً.

فهذا الفهم هو بمنزلة الكلأ والعشب الكثير الذي أبنته الأرض وهو الذي تميزت به هذه الطائفة عن الطائفة الثانية.

الطبقة الثانية: طبقة الحفاظ الذين كان كل همهم حفظ النصوص وضبطها ونقلها للناس، وهؤلاء هم الذين قال فيهم النبي صلى الله عليه وسلم: «نضر الله امرأ سمع مقالتي فوعاها وحفظها وبلغها فرب حامل فقه إلى من هو أفقه منه...» (رواية الترمذى عن عبد الله بن مسعود، وصححه الألبانى في صحيح الترمذى).

فهذه الطبقة طبقة الحفاظ لعلم الذي ينقلونه كما سمعوه فلا يتصرفون فيه ولا يستبطون، بل الحفظ مجرد فهو يؤدي كما سمع، ومن أمثلة هؤلاء من الصحابة أبو هريرة رضي الله عنه الذي كان وعاء علم وحفظ لحديث الرسول صلى الله عليه وسلم، ويعد من أكثر الصحابة رواية ل الحديث بعد عبد الله بن عمرو بن العاص، لأن عبد الله كان يقرأ ويكتب، وكان أبو هريرة لا يقرأ ولا يكتب كما قال هو رضي الله عنه وعن جميع الصحابة، فقد روى البخاري لأبي هريرة (٤٤٦) حديثاً.

الطبقة الثالثة: وهو أشقى الناس الذين لم يقبلوا هدى الله ولم يرفعوا به رأساً فلا حفظ ولا فهم ولا رواية ولا دراية، يصدق فيهم قول الله تعالى: **لَمْ يَنْجُتْ لَأَنَّ أَنْتُمْ بَسْمَعُتُمْ** أو **يَقْرَأُتُمْ لَأَنَّ هُمُ الْأَكْلَمُ** بل هم أضل سيداً (الفرقان: ٤٤)، فليس لأحد هم إلا بطنه وفرجه، يفرق نفسه في الشهوات والملذات، ويجري وراء زينة الحياة الدنيا يغترف منها قدر ما يستطيع. وهذا القلب الذي لا يقبل العلم والفقه هو بمنزلة الأرض البور التي لا

# المخدرات نذير إفتاء المجتمعات

الشیخ / عبد الله الأقرع  
فرع اختوازي

التغاضي عنه والسكوت عليه،  
وكيف يسكت المسلمين وهو  
يُقادون عن طريق هذا الوباء  
إلى هوة سخيفة، لا يعلم  
مداها إلا الله؟

وحيثما نبحث عن أسباب  
تفشي هذه الجريمة،

**أولها: ضعف الوازع الديني**

قال رسول الله صلى الله عليه  
وسلم: "لا يزني الزاني حين  
يزني وهو مؤمن، ولا يسرق  
السارق حين يسرق وهو مؤمن،  
ولا يشرب الخمر حين يشربها  
وهو مؤمن". متفق عليه.  
ومنها: تجاهل الوعيد الذي  
جاء في كتاب ربنا وسنة نبينا

الآليم، فحيثما قلب الإنسان  
النظر وألقى السمع، يجد  
هذه العادة الذميمه متفشيه  
في ربوع المجتمعات على  
اختلاف المستويات، وفي كافة  
الطبقات صغاراً وكباراً أشياخاً  
وشباناً، حتى فشت الجرائم  
في المجتمعات فشوا رهيباً،  
وببلغت مبلغاً عظيماً، وحطمت  
الأرقام القياسية التي هي  
نذير شؤم على الأمة كلها.  
وتطالعنا الإحصاءات أن  
نصف شباب المجتمع في  
بعض البلاد يتعاطون  
الخمور والمخدرات. فإذا كان  
الأمر كذلك، لا يسع مسلماً

الحمد لله وحده، وأصلى  
وأنسلم على من لا تبي بعد  
نبينا وقدوتنا، محمد صلى  
الله عليه وآله وصحبه وسلم  
تسليماً كبيراً.  
وبعد،

فلما كانت المسكرات والمخدرات  
تقتضي على العقل والحس  
والذوق، بل تقتضي على الفرد  
وصحته وسلوكه، وتقتضي على  
المجتمعات بالأخلاق بأمنها،  
وجلب الفساد والفوضى إليها،  
وتدمير اقتصادها، وتعيق  
تنميتها، وتفتك أسرها،  
وتضاقم الجرائم فيها، وهذا هو  
المشاهد في واقعنا الاجتماعي



صلى الله عليه وسلم من  
شربها.

منها قول الله تعالى: **كَيْفَ**  
**الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذْنَهُ وَتَبَرُّوا إِذْنَهُ**  
**فَالَّذِينَ يَعْتَدُونَ إِذْنَهُ**  
**فَاجْتَبَوْهُ الْكَلَمُ فَتَنَحُّوا** ١١  
**بِرِيدَ الشَّيْطَنِ أَنْ يُوَقِّعَ بِتَكَمُّلِ الْعَدَاوَةِ**  
**وَالْعَذَابَةَ فِي الْجَنَّةِ وَالْبَرِّ وَعَذَابُكُمْ عَنْ**  
**ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الْكَلَمِ فَهَلْ أَنْتُ شَهِيدٌ**  
(المائدة: ٩١-٩٠).

وقد دلت هذه الآية على  
تحريم الخمر من وجوده، من  
تسميتها رجسًا وقد سُمِّي به  
ما أجمع على تحريمه وهو  
لحم الخنزير.

ومن كونها من عمل الشيطان،  
لأن كل ما كان من عمل  
الشيطان حرم تناوله.  
ومن الأمر بالاجتناب، وهو  
الوجوب، وما وجب اجتنابه  
حرم تناوله، ومن الفلاح  
المترتب على الاجتناب فمن  
لم يجتنبها لم يفلح، ومن  
كونها سبب العداوة والبغضاء،  
وتعاطي ما يوقع في ذلك  
حرام.

ومن كونها تصد عن ذكر الله  
وعن الصلاة، والله تعالى  
يقول: **كَيْفَ يَأْتِيُ الَّذِينَ يَأْتُونَا لَا**  
**تَهْكِمُ أَنْوَلُكُمْ وَلَا أَنْوَلُكُمْ**  
**عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَمَنْ يَعْمَلْ**  
**ذَلِكَ فَأُنْهِيَ فِي الْخَرْجَةِ**  
(المنافقون: ٩).

ومن ختم الآية بهذا  
الاستفهام «فهل أنتم منتهون»

فإنه للزجر والردع، ولذلك  
قالوا: انتهينا انتهينا. قال  
رسول الله صلى الله عليه وسلم:  
«إن الله تعالى حرم  
الخمر، فمن أدركه هذه  
الآية، وعنه شيء فلا  
يشرب ولا يبيع» (رواوه مسلم:  
٣٩/٥).

وقد حذر رسول الله صلى  
الله عليه وسلم من الخمر أيام  
تحذير. فقال صلى الله عليه وسلم:  
«مَدْمَنُ الْخَمْرِ كَعَابِدٍ  
وَشَنِّ» (صحيح ابن ماجه:  
٢٧٢).

وبين صلى الله عليه وسلم  
أن الجنة حرام على مدمن  
الخمر. قال صلى الله عليه وسلم:  
«لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ  
مَدْمَنُ خَمْرٍ» (صحيح الجامع:  
٧٥٠). كما بين صلى الله عليه وسلم  
أن مات وهي في  
بطنه مات ميته جاهلية. قال  
صلى الله عليه وسلم: «الْخَمْرُ  
أَمُّ الْخَبَائِثِ، فَمَنْ شَرَبَهَا لَمْ  
تَقْبِلْ صَلَاتَهُ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، فَإِنْ  
مَاتَ وَهِيَ فِي بَطْنِهِ مَاتَ مَيْتَةً  
جَاهِلِيَّةً» (صحيح الجامع:  
٣٣٣٩).

كما بين صلى الله عليه وسلم  
أنها من أكبر الكبائر. فعن  
ابن عباس رضي الله عنها أن  
النبي صلى الله عليه وسلم  
قال: «الْخَمْرُ أَمُّ الْفَوَاحِشِ».

وأكبر الكبائر، من شربها وقع  
على أمه، وخالتها، وعمتها،  
(صحيح الجامع: ٣٣٤٠).  
كما حذر صلى الله عليه وسلم  
شارب الخمر من الخسف  
والمسخ. قال صلى الله عليه وسلم:  
«لِيُشَرِّينَ أَنَّاسًا مِّنْ أَمْتَي  
الْخَمْرِ يَسْمُونَهَا بِغَيْرِ اسْمِهَا،  
وَيَضْرِبُ عَلَى رُؤُوسِهِمْ بِالْمَعَازِفِ  
وَالْقِيَنَاتِ، يَخْسِفُ اللَّهَ بِهِمْ  
الْأَرْضَ، وَيَجْعَلُ مِنْهُمْ قَرْدَةً  
وَخَنَازِيرَ» (صحيح الجامع:  
٥٣٣٠).

كما بين صلى الله عليه وسلم  
أن شارب الخمر ملعون - مطرود  
من رحمة الله. قال صلى الله عليه وسلم:  
«إِنَّ اللَّهَ لَعِنَّ  
الْخَمْرَ وَعَاصِرَهَا، وَمُعْتَصِرَهَا،  
وَشَارِبَهَا، وَسَاقِيَهَا، وَحَامِلَهَا،  
وَالْمَحْمُولَةِ إِلَيْهِ، وَبَانِعَهَا،  
وَمُشْتَرِيَهَا، وَأَكْلَ ثَمَنَهَا».  
(صحيح الجامع).

كما بين صلى الله عليه وسلم  
أن شرب الخمر أهارة من أمارات  
الساعة. قال صلى الله عليه وسلم:  
«إِنَّ مِنْ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ  
أَنْ يُرْفَعَ الْعِلْمُ، وَيُظْهَرَ الْجَهْلُ،  
وَيُكْثَرَ الرِّزْنَا، وَيُكْثَرَ شُرْبُ  
الْخَمْرِ، وَيُقْلَلُ الرِّجَالُ، وَتُكْثَرُ  
النِّسَاءُ، حَتَّى يَكُونَ لِخَمْسِينِ  
أَمْرَأَةً الْقِيمُ الْوَاحِدُ» (مسلم:  
٢٦٧١).

كما بين صلى الله عليه وسلم

التي هي مسخ للدين والعقل والصحة، وما صار إليه أهله من أحسن حالة، وأقدر وصف، وأفخع مصاب ولا ينتهي. ولقد أثبتت الدراسات، أنه كلما زادت ظاهرة المخدرات في مجتمع من المجتمعات، ارتفعت معدلات أخطر الجرائم الأمنية والأخلاقية. فهل من تكافف من الجميع للقضاء على هذا الشر المستطير؟

فإن قال قائل: كيف الخلاص من هذا الوباء؟

أقول: يجب على الدعاة والمصلحين ويجب على كل مسئول غيور على دينه ووطنه ومجتمعه وبلاده: أن يتعاون الجميع للقضاء على هذا الوباء الفضال، والدعاة والعلماء وحملة القلم ليخرموا كل طاقاتهم، ويبذلوا كافة إمكاناتهم لمحاصرة هذا الشبح المخيف، والأخطبوط المرعب.

كما أن على وسائل الإعلام، مريتها وسموها ومقروتها- التنصيب الأكبر من تبصير الأجيال بهذا الوباء الخطير. أسأل الله أن يحفظ بلادنا وشبابنا من شر كل ذي شر، إنه ولِي ذلك والقادر عليه. والحمد لله رب العالمين.

(رواه مسلم: ٢٠٠٢). وما يجدر التذكير به: ربما يقال إنسان هو لا يشرب الخمر إنما يشرب مسميات أخرى؟

والجواب: صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال: «لا تذهب الليالي والأيام حتى تشرب فيها طائفة من أمتي الخمر يسمونها بغير اسمها». (صحيح ابن ماجه: ٢٧٢٩) وقال صلى الله عليه وسلم: «كل مسكر حرام، وما أسكر كثيرة فقليله حرام». (صحيح ابن ماجه: ٢٧٣٦).

وعن أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها قالت: «نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن كل مسكر ومفتر». (فتح الباري: ٤٤/١٠). وهنا يتبيّن أن: الحشيش، والأفيون، والكوكايين، والبانجو، والترامادول والهيروبين، وغير ذلك مما هو معروف من المسكرات كل ذلك والخمر سواء. كيف تطيب نفس عاقل- فضلاً عن مسلم- بتناوله. بل بوجوهه في مجتمعات المسلمين؟ إنه لعجب حال من يسمع هذه الآفات ويعلم أحوال من يتعاطى المسكرات والمخدرات، وما يقعون فيه من القبائح

أن من شرب الخمر في الدنيا: ولم يتب؛ حرم من خمر الجنة: قال صلى الله عليه وسلم: «من شرب الخمر في الدنيا، ثم لم يتوب منها، حرمها في الآخرة».

(صحيح الجامع: ٦١٨٦). وسيكرم الله أهل الجنة بخمر لذة للشاربين. قال الله تعالى:

**شَلَّ الْمَسْكَنَةَ إِلَى وَعْدِ النَّعُومِ فِي أَمْبَرٍ**  
**مِنْ شَلَّ عَنْ مَاسِنْ وَأَمْبَرْ مِنْ لَبَرْ لَدْ**  
**لَبَرْ لَمْكَنَةَ وَأَمْبَرْ مِنْ لَبَرْ لَلَّمْكَنَةِ**  
**وَأَمْبَرْ مِنْ عَلَلْ مَسْكَنَةَ وَمِنْ فِيَهَا مِنْ كَلْ**  
**الثَّرَنْ وَعَمَقَرْ مِنْ رَجَّهُمْ كَنْ مُوْخَدْ**  
**فِي الْأَلْدَرْ وَشَرَّمَا حَبِيْسَا فَقَطَعْ أَعْلَمَهُمْ**

(محمد: ١٥)، وقال تعالى

عن أهل الجنة: «يُطْوَّفُ عَلَيْهِ  
وَلَذَّ مَلْكُونَ يَا كَبْرَ وَلَأَلْبَرَ  
وَكَلْسَنْ مِنْ مَعْيَنْ لَا يَصْنَعُونَ عَنْهُ  
وَلَا يَرْوَدْ» (الواقعة: ١٧-١٩)  
وقال تعالى: «يُطَافُ عَلَيْهِمْ يَكَارِسْ  
مِنْ مَعْيَنْ يَمْكَهَ لَلَّمْكَنَةِ»  
(الصافات: ٤٥-٤٦).

فالمحروم الذي يحرم هذه الخمر اللذيدة بسبب شريه لخمر عفنة نتنة تذهب العقل الذي هو من أشرف هبات الله للإنسان. فكان جزاوه أن يشرب شر شراب في الآخرة. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إِنَّ عَلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ عَهْدًا لَمْ يَشْرَبْ الْمَسْكُرَ أَنْ يَسْقِيَهُ مِنْ طِبَّةِ الْخَبَالِ». قالوا: يا رسول الله وما طبّةُ الْخَبَال؟ قال: «عَرَقُ أَهْلِ النَّارِ أَوْ عَصَارَةُ أَهْلِ النَّارِ».



# من فتاوى دار الإفتاء المصرية

«يا حسين، ادع الله لي أن يشفي مريضي»، فقد أتى شركاً أكبر، لأن دعاء لغير الله، والله تعالى يقول:

«إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُونَ دُعَاءَكُمْ وَلَا يَسْمَعُونَ مَا أَنْتُ حَاكِبًا  
لَّكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِكَتِكُمْ» (فاطر: ١٤). وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «الدعاء هو العبادة»، (رواوه الترمذى وأبو داود).

فدعاء الأموات وطلب الحاجات منهم - دنيوية كانت أو أخرى - شرك أكبر لا يغفره الله تعالى؛ لأن هذا الطلب لا يقدر عليه إلا الله وحده.

والدعاء عبادة، وصرف العبادة لغير الله شرك أكبر.

فدعاء الأموات بكل صورة من صوره عبادة مصروفة لغير الله ابتداء، وإنما الشرك إن لم يكن هذا شركاً؟!

ولا فرق بين دعاء الأموات مباشرة، وبين دعائهم لطلب دعائهم، فكلاهما دعاء للأموات، وكلاهما شرك أكبر.

والأدلة الشرعية لا تفرق بين الحالتين، بل هي عامة فيهما معاً، ومن فرق بينهما فعليه الدليل.

ولا شك أن غرض من يطلب الدعاء من هؤلاء هو تعظيمهم واعتقاد أن حاجته تُقضى بدعوتهم أو شفاعتهم، وهذا بعينه هو الشرك الأكبر الذي وقع فيه مشركون قريش وأمثالهم.

بيان وفتوى رقم (٣٥٤) - سجل: ٧٨  
بتاريخ: ١٧ / ٣ / ١٩٥٧ م

ال الصادر عن فضيلة الأستاذ الشيخ حسن مأمون - مفتى الديار المصرية.  
ما حكم الشرع في زيارة الأضرحة - أضرحة الأولياء - والطواف بالمقصورة وتقبليها والتوكيل بالأولياء؟

## الجواب:

أود أن أذكر أولاً أن أصل الدعوة الإسلامية يقوم على التوحيد الخالص، وأن الإسلام يحارب جاهداً كل ما يقرب الإنسان من مزالق الشرك بالله تعالى.

ولا ريب أن التوكيل بالأضرحة والموتى أحد هذه المزالق، وهو من رواسب الجاهلية؛ لأن المشركين الأوائل كانوا يقولون في تبرير عبادتهم للأصنام:

«مَا عَنِتُّهُمْ إِلَّا لِتَقْرِبُنَا إِلَى اللَّهِ رَبِّنَا» (الزمر: ٣). وهي نفس الحجارة التي يذكرها اليوم بعض من يدعون إلى التوكيل بالأولياء لقضاء حاجة عند الله أو للتقرب منه سبحاته.

ومن مظاهر هذه الزيارات ما يتنافى مع العادات الإسلامية الثابتة، فالطواف في الإسلام والتقبيل لم يُشرع إلا للкуبة المشرفة والحجر الأسود، وحتى الحجر الأسود لم يشرع تقبيله إلا اتباعاً للرسول صلى الله عليه وسلم، لا تعبد الله ولا استعنان به.

فمن قال عند قبر أحد الأولياء - مثلاً - :

### من هدي النبي

عن ابن عباس رضي الله عنهمما قال: إن رفع الصوت بالذكر حين ينصرف الناس من المكتوبة كان على عهد النبي صلى الله عليه وسلم. وقال ابن عباس: كنت أعلم إذا انصرفوا بذلك إذا سمعته. (صحيح البخاري)

### من نور كتاب الله

#### الاعتبار بحال الظالمن

قال الله تعالى: "ألم يَهْدِي فِي الْأَرْضِ مَنْ يَرِيدُ كُلَّهُ كَمَا كُلَّهُ كَمَا كُلَّهُ مِنْ قَلْبِهِمْ كَمَا كُلَّهُ أَكْثَرُهُمْ وَأَنَّهُ مُوْهَى وَمَا تَرَى فِي الْأَرْضِ فَمَا أَفْقَنَ عَنْهُمْ مَا كَلَّا فَمَا يَكْسِبُونَ" (غافر: ٨٢)

## واحة التوحيد

### حكم ومواعظ

قال بشر بن الحارث الحالي: "لو تفكَّرَ النَّاسُ في عظمة الله ما عصوا الله عزوجل"

(الإحياء للفزالي)

### عدم الفلوبي حب آل البيت

عن يحيى بن سعيد، قال: سمعت علي بن الحسين - وكان أفضَّل هاشمي أدركته - يقول: يا أبا الناس، أحبُّونا حُبُّ الإسلام، فما برح بنا حُبُّكم حتى صار علينا عاراً. (سير أعلام النبلاء)

### من معاني الأحاديث

حديث "اللهم لا مانع لِّي أعطيت، ولا معطى لِّي منع. ولا ينفع ذا الجد منك الجد"؛ أي: لا ينفع ذا الغنى منك غناه، وإنما ينفعه الإيمان والطاعة.

### من دلائل النبوة

عن أنس بن مالك رضي الله عنه: أنه قال، أتني رسول الله صلى الله عليه وسلم بوضوء، فوضع رسول الله صلى الله عليه وسلم يده في ذلك الإناء، فامر الناس أن يتوضؤوا منه، فرأيت الماء ينبع من تحت أصابعه، فتوضا الناس حتى توضأوا من عند آخرهم. (صحيح البخاري)

### من أقوال السلف

قال الحسن البصري: "السَّنَّةُ وَالَّذِي  
لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ. بَيْنَ الْغَالِيِّ وَالْجَلِيِّ.  
فَاصْبِرُوا عَلَيْهَا رَحْمَكُمُ اللَّهُ، فَإِنْ أَهْلَ  
السَّنَّةِ كَانُوا أَقْلَى النَّاسِ فِيمَا مَضَى،  
وَهُمْ أَقْلَى النَّاسِ فِيمَا بَقِيَ؛ الَّذِينَ لَمْ  
يَذْهِبُوا مَعَ أَهْلِ الْإِتْرَافِ فِي إِتْرَافِهِمْ،  
وَلَا مَعَ أَهْلِ الْبَدْعِ فِي بَدْعِهِمْ، وَصَبَرُوا  
عَلَى سَنَتِهِمْ حَتَّى لَقُوا رَبِّهِمْ، فَكَذَّلَكَ  
إِنْ شَاءَ اللَّهُ فَكَوَّنُوا"

(إغاثة اللهاقان)

### إعداد/ د. علاء خضر

#### من تعذيرات السلف

عن عمر بن الخطاب رضي  
الله عنه قال: «تُوشِّك القرى  
أن تخرب وهي عامرة. قيل:  
وكيف تخرب وهي عامرة؟ قال:  
إذا علا فجارها أبرارها وساد  
القبيلة منافقوها»  
(الجواب الكليفي لابن القيم).

#### أحاديث باطلة لها أثار سلبية

"النفقة كلها في سبيل  
الله إلا البناء؛ فلَا خير  
فيه". ضعيف. أخرجه  
الترمذى وابن أبي  
الدجاج في قصر الأمل.  
(السلسلة الضعيفة  
لألباني)

#### من حكمة الشعر

هل الدهر إلا ساعة ثم تنقضي  
بما كان فيها من بلاء ومن خضر  
فهونك لا تحفل إساعة عارض  
ولا فرحة تأتي فكلتاهما تمضيا  
(محاضرات الأدباء للأصفهانى)

#### من دعاء النبي

عن جابر بن عبد الله  
رضي الله عنهما قال: سمعت  
رسول الله صلى الله عليه  
وسلم يقول: "أفضل الذكر لا  
إله إلا الله، وأفضل الدعاء  
الحمد لله"

(سنن الترمذى)

# السياحة بين العذر والإباحة

ماده د/ أحمد بن سليمان أبوب

رائع فرع بليبيس

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد: فقد يسام العابد من طول العبادة، فيحتاج إلى تجديد الهمة؛ فشرع الله له أنواعاً من الرخص المباحة، فيضرب في الأرض ليجدد النشاط ويبتغي الرزق الحلال، وينمي مهارة لا تطلب إلا بالسعي والترحال.

الاعتبار بآثار من خلام من الأمم وأهل الديار، والعاقبة آخر الأمر، والمكذبون هنّا من كذب الحق وأهله لا من كذب بالباطل. (تفسير القرطبي .٣٩٥/٦)

٢- السياحة من دار الكفر إلى دار الطاعة

أمر الله تعالى عباده بالهجرة من وطن الكفر إلى دار الإيمان تحقيقاً للطاعة ودفعاً للعذاب؛ فقال عز من قائل: «إِذَا أَرَيْتُمُوهُمْ تَكَبَّلُهُمُ الْكَبَّةُ طَالِبِي أَشْهِمَ كَالْأَوْيَنِ فِيهِ كُنْتُ كَالْأَوْيَنِ كَمَا تَسْتَهِنُونَ فِي الْأَوْيَنِ قَالَ أَنَّمَا تَكَلَّمُ أَرْضَ الْقُوَّادِيَّةَ فَهَاجَرُوا فِيهَا فَأَوْتَهُمْ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَادَتْ مَهِيرَةٌ إِلَّا الشَّكْرَمَيَّةُ وَرَتْ أَرْجَالُ وَالْكَوَافِرِ وَالْأَلْدَنِ لَا يَمْكِنُونَ

يُنْكِنُ النَّفَاءَ إِلَيْهِ إِذَا أَنْكَنَ كُلَّ  
شَيْءٍ وَقَبِيرٍ» (العنكبوت: ٢٠).

٢- الاعتبار بأحوال  
الأمم المكذبة قبلهم

قال تعالى: «فَلَمْ يَرُوْا فِي الْأَرْضِ  
مُكَذِّبِيَا بَعْتَدَ كَمَّ عَقِيقَةِ  
الْكَكْتَبِ» (الأنعام: ١١): قال ابن عاشور: النّظر في عاقبة المكذبين هو المقصد من السير، فهو مما يرتفع إلى الله بعد الأمر بالسير، ولأنّ هذا النّظر محتاج إلى تأمل وترسم فهو أهله من السير، والنّظر يحتمل أن يكون بصرياً وأن يكون قليلاً. (التحرير والتنوير ١٤٨/٧).

قال القرطبي: هذا السفر مندوب إليه إذا كان على سبيل

قال الإمام الشافعي:

تغرب عن الأوطان في طلب العلا وسافر في الأسفلار خمس هوناد تفريح هم واكتساب معيشة وعلم وأداب وصحبة ماجد والسياحة عرفاً الشوكاني: الذهاب على وجه الأرض كما يسّيغ الماء، وهي مما يعين العبد على الطاعة لانقطاعه عن الخلق، ولذا يحصل له من الاعتبار بالتفكير في مخلوقات الله سبحانه. (فتح القيدير ٤٦٥/٢).

وللسياحة في الإسلام أهداف نبيلة سامية، ومنها:

١- التفكير والنظر في ملوكوت الله  
قال تعالى: «فَلَمْ يَرُوْا فِي الْأَرْضِ  
مُكَذِّبِيَا بَعْتَدَ كَمَّ الْخَلْقِ شَرَّهُ

جَلَّهُ وَلَا يَهْتَدُ بِكَ **نَأْتَهُكَ**  
عَنِ اللَّهِ أَنْ يَقُولَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفْوًا  
عَنْهُمْ، (النساء: ٩٧-٩٩).

وقد هاجر النبي صلى الله عليه وسلم من مكة إلى المدينة ليجد موطنًا يعبد الله فيه ويعلن دعوته وينتشر منه الإسلام إلى رباع الأرض، وقبل ذلك أذن لأصحابه في الهجرة إلى بلاد الحبشة.

#### ٤- السياحة في طلب العلم

عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم: «من نفس عن مؤمن كربلا من كرب الدُّنْيَا، نفس الله عنه كربلا من كرب يوم القيمة، ومن يسر على مفسر، يسر الله عليه في الدنيا والآخرة، ومن ستر مسلمًا، ستره الله في الدنيا والآخرة، والله في عنون العبد ما كان العبد في عنون أخيه، ومن سلك طريقاً يلتمس فيه علماء، سهل الله له به طريقاً إلى الجنة، وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله، يتلون كتاب الله، ويتدارسونه بينهم، إلا نزلت عليهم السكينة، وغضبتهم الرحمة وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده، ومن بطأ به عمله، لم يسرع به نسبة»، (صحيح مسلم ٢٦٩٩).

#### ٥- السياحة طلباً للجهاد في سبيل الله

عن أبي أمامة، أن رجلاً قال:

يا رسول الله، أئذن لي في

السياحة، فقال النبي صلى

الله عليه وسلم: «إن سياحة

أمتى الجهاد في سبيل الله

تعالى» (حديث حسن، أخرجه

أبي داود: ٢٤٦٨).

وقد حثنا الله في كتابه على

أن تضرب في الأرض ولا تقعد

عن الجهاد في سبيله، فقال: «لَا

يَتَشَوَّىَ الْمُعَذِّبُ مِنَ التَّقْبِيَّةِ عَمَّا أَوْلَى

الْمَرْءُ وَلَا يَهْتَدُ فِي سِبِيلِ اللَّهِ عَمَّا يَأْتِيهِ

وَلَا يُنْهِيَ فَقْلَ اللَّهِ الْمُكَبِّرُونَ يَأْتُوْلَهُمْ

وَلَا يُنْهِيَ عَلَى الْقَعْدَةِ دَرْجَةً وَلَا وَعْدَ

اللَّهُ الْمُكَبِّرُ وَلَمْ يَأْتِ اللَّهُ كَبِيرُ عَلَى

الْتَّقْبِيَّةِ أَمْرًا عَلَيْهَا»، (النساء: ٩٥).

#### ٦- السياحة بعثة

##### عن الرزق والاكتساب

قال تعالى: «وَمَنْ أَلْوَى جَهَنَّمَ لِكُمْ

الْأَرْضَ ذُلْكُمْ مَاتَشَوْا فِي سَاكِنَاهَا وَكَوَافِرِ

رِزْقَهُ وَلِكَهُ الشَّرُورُ»، (الملك: ١٥):

والآية دالة على أن الله أباح

لنا الضرب في الأرض للانتفاع

الدُّنْيَا، وكذلك الأخرى.

قال ابن كثير، فسافروا حيث

شئتم من أقطارها، وتردوا

في أقاليمها وأرجانها في أنواع

المكاسب والتجارات، واعلموا أن

سعكم لا يجدي عليكم شيئاً،

إلا أن يسره الله لكم، ولهذا

قال: «وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ، فَالسُّعْيُ

فِي السُّبْبِ لَا يَنْهَا تِوْكِلُ.

فهذه أهم صور من السياحة

التي شرعها الله لعباده، وفيها

منافع للناس.

السياحة المنهي عنها في الإسلام

هناك نوع آخر من السياحة حرمتها الإسلام، فلا يليق ب المسلم أن ينشغل بهذا العمل ولا أن يشارك في مثل هذه الأسفار ومنها:

#### ١- السياحة إلى أماكن المعدبين قبلنا

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تدخلوا على هؤلاء المعدبين إلا أن تكونوا باكين، فإن لم تكونوا باكين فلا تدخلوا عليهم، لا يصيّبكم ما أصابهم»، (صحيف البخاري: ٤٣٣، ومسلم: ٢٩٨٠).

وفي لفظ آخر، قال: لما مر النبي صلى الله عليه وسلم بالحجر قال: «لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا أنفسهم، أن يصيّبكم ما أصابهم، إلا أن تكونوا باكين، ثم قطع رأسه وأسرع السير حتى أجاز الوادي»، (صحيف البخاري: ٤٤١٩، ومسلم: ٢٩٨٠).

بل إن الانتفاع بآثارهم لا يشرع: فعن نافع، أن عبد الله بن عمر، أخبره، أن الناس نزلوا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم على الحجر-أرض ثمود، فاستقوا من آبارها، وعجنوا به العجبن، فامرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يهريقو ما استقوا، وعلمهم أن يعلقون العجبن، وبيّن لهم أن يستقونا من البتر التي كانت تردها الناقلة، (صحيف البخاري: ٣٣٧٩، ومسلم: ٢٩٨١).

#### ٢- السياحة إلى المشاهد والقبور تعظيمًا لها

عن أبي هريرة، قال: أتيت الطور فوجدت شمًّا كعبًا،

قال: «هُمْ طلبة الحديث»، (الرحلة في طلب الحديث، ص: ١١).

#### ٥- السياحة طلباً للجهاد في سبيل الله

عن أبي أمامة، أن رجلاً قال:

يا رسول الله، أئذن لي في

السياحة، فقال النبي صلى

الله عليه وسلم: «إن سياحة

أمتى الجهاد في سبيل الله

تعالى» ( الحديث حسن، أخرجه

أبي داود: ٢٤٦٨).

وقد حثنا الله في كتابه على

أن تضرب في الأرض ولا تقعد

عن الجهاد في سبيله، فقال: «لَا

يَتَشَوَّىَ الْمُعَذِّبُ مِنَ التَّقْبِيَّةِ عَمَّا أَوْلَى

الْمَرْءُ وَلَا يَهْتَدُ فِي سِبِيلِ اللَّهِ عَمَّا يَأْتِيهِ

وَلَا يُنْهِيَ فَقْلَ اللَّهِ الْمُكَبِّرُونَ يَأْتُوْلَهُمْ

وَلَا يُنْهِيَ عَلَى الْقَعْدَةِ دَرْجَةً وَلَا وَعْدَ

اللَّهُ الْمُكَبِّرُ وَلَمْ يَأْتِ اللَّهُ كَبِيرُ عَلَى

الْتَّقْبِيَّةِ أَمْرًا عَلَيْهَا»، (النساء: ٩٥).

٦- السياحة بعثة

##### عن الرزق والاكتساب

قال تعالى: «وَمَنْ أَلْوَى جَهَنَّمَ لِكُمْ

الْأَرْضَ ذُلْكُمْ مَاتَشَوْا فِي سَاكِنَاهَا وَكَوَافِرِ

رِزْقَهُ وَلِكَهُ الشَّرُورُ»، (الملك: ١٥):

والآية دالة على أن الله أباح

لنا الضرب في الأرض للانتفاع

الدُّنْيَا، وكذلك الأخرى.

قال ابن كثير، فسافروا حيث

شئتم من أقطارها، وتردوا

في أقاليمها وأرجانها في أنواع

المكاسب والتجارات، واعلموا أن

سعكم لا يجدي عليكم شيئاً،

إلا أن يسره الله لكم، ولهذا

قال: «وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ، فَالسُّعْيُ

فِي السُّبْبِ لَا يَنْهَا تِوْكِلُ.

فهذه أهم صور من السياحة

التي شرعها الله لعباده، وفيها

منافع للناس.

السياحة المنهي عنها في الإسلام

على قبر إبراهيم الخليل ولا على غيره. (منهاج السنة ٤٧٨/١).

وعن عائشة رضي الله عنها، قالت: لما اشتكي النبي صلى الله عليه وسلم ذكرت بعض نسائه كنيسة رأينتها بارض الحبشة يقال لها: مارية، وكانت أم سلمة، وام حبيبة رضي الله عنهم أتنا أرض الحبشة، فذكرت من حستها وتصاوير فيها، فرفع رأسه، فقال: «أولئك إذا مات منهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً، ثم صوروا فيه تلك الصورة، أولئك شرار الخلق عند الله». (صحيف البخاري ١٣٤١، ومسلم ٥٢٨).

وقد تنزل الذم على من فعل هذا فكيف يزار موضع أنسه شرار الخلق؟

قال ابن رجب: هذا الحديث يدل على تحريم بناء المساجد على قبور الصالحين. وتصوير صورهم فيها كما يفعله النصارى، ولا ريب أن كل واحد منهما محروم على افراد. فتصوير صور الآدميين محروم، وبناء القبور على المساجد بانفراده محروم، فإن اجتمع بناء المسجد على القبور ونحوها من آثار الصالحين مع تصوير صورهم فلا شك في تحريمه، سواء كانت صوراً مجسدة كالأصنام أو على حائط ونحوه، كما يفعله النصارى في كنائسهم وتصوير الصور

يسافر إليها لذلك الفضل غير هذه الثلاثة، وأما غيرها فلا يسافر إليها لذاتها بل تعنى فيها من علم أو جهاد أو نحو ذلك، فلم يقع المسافر إلى ذلك المكان بل إلى من في ذلك المكان. (تتوير الجوالك شرح موطاً مالك للسيوطى ١٠١/١).

قال شيخ الإسلام: فقد فهم الصحابي الذي روى الحديث أن الطور وأمثاله من مقامات الأنبياء مندرجة في العموم، وأنه لا يجوز السفر إليها، كما لا يجوز السفر إلى مسجد غير المساجد الثلاثة. (اقتضاء الصراط المستقيم ١٨٢/٢).

وقال أيضاً: فقد علم بالنقل المتأخر، بل علم بالاضطرار من دين الإسلام. أن رسول الله صلى الله عليه وسلم شرع لأمته عمارة المساجد بالصلوات، والاجتماع للصلوات الخمس ولصلة الجمعة والعيددين وغير ذلك، وأنه لم يشرع لأمته أن يبنوا على قبر النبي ولا رجل صالح لا من أهل البيت ولا غيرهم. لا مسجداً ولا مشهداً. ولم يكن على عهده صلى الله عليه وسلم في الإسلام مشهد مبني على قبر، وكذلك على عهد خلفائه الراشدين وأصحابه الثلاثة وعلى بن أبي طالب ومعاوية. لم يكن على عهدهم مشهد مبني لا على قبر النبي ولا غيره. لا

فمكثت أنا وهو يوماً أحدهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويحدثني عن التوراة. فقلت له: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير يوم طلعت فيه الشمس يوم الجمعة، فيه خلق آدم، وفيه أهبط، وفيه تيب عليه، وفيه قبض، وفيه تقوم الساعة، ما على الأرض من دابة إلا وهي تصبح يوم الجمعة مصيبة، حتى تطلع الشمس شفقاً من الساعة إلا ابن آدم، وفيه ساعة لا يصادفها مؤمن وهو في الصلاة يسأل الله فيها شيئاً إلا أعطاه إياه». فقال كعب: ذلك يوم في كل سنة، فقلت: بل هي في كل جمعة، فقرأ كعب التوراة، ثم قال: صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم هو في كل جمعة، فخرجت فلقيت بصرة بن أبي بصرة الغفارى، فقال: من أين جئت؟ قلت: من الطور، قال: لو لقيتك من قبل أن تأتيه لم تأته، قلت له: ولم؟ قال: إني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لا تعمل المطى إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام ومسجدي ومسجد بيت المقدس» (أخرجه النسائي ١٤٣٠) وأحمد (٧/٦)، وصححه الألبانى في الإبراء (٧٧٣).

والذى فهمه العلماء من هذا النص هو: ليس في الأرض بقعة لها فضل بذاتها حتى

أني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "من كان يومئن بالله واليوم الآخر فلا يقعدن على مائدة يدار عليها الخمر...". (أخرجه أحمد ٣٣٩/٣، والحاكم ٢٨٨/٤، والترمذني ٢٨٠١، وصححه الألباني في الإبراء ١٩٤٩).

والعيد لو دعى إلى وليمة أخيه والحضور من أعمال البر، فوجد معصية فعلية الانصراف، ومن فقه الإمام البخاري في صحيحه أنه عقد باباً بعنوان "هل يرجع إذا رأى منكراً في الدعوة"، وساق تحته ما يريد أن يذهب إليه فقال: ورأى أبو مسعود، صورة في البيت فرجع، ودعا ابن عمر أباً أويوب، فرأى في البيت ستراً على الجدار، فقال ابن عمر: غلبتنا عليه النساء، فقال: من كنت أخشى عليه فلم أكن أخشى عليك، والله لا أطعم لكم طعاماً، فرجع". فسبحان الله!! أهذا هي المعصية التي من أجلها رجع أبو أويوب، ثم بوب عليها البخاري بهذا الباب، وكان هذا الفعل أفحش ما وقع في زمانهم، فإلى الله المشتكى من كثرة الفحش والتفحش. ونسأله سبحانه أن يعصمنا من الزلل، وأن يثبت قلوبنا على الحق حتى نلقاه. وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه.

قال: وفي يد رسول الله صلى الله عليه وسلم قوس وهو أخذ بسيمة القوس، فلما أتى على الصنم جعل يطعنه في عينيه، ويقول: « جاء الحق وزهق الباطل » (الإسراء: ٨١). صحيح مسلم (١٧٨٠).

قال ابن القيم: ولما فتح رسول الله صلى الله تعالى عليه وأله وسلم مكة وجد حول البيت ثلاثة وستين صنماً، فجعل يطعن بسيمة قوسه في جهودها، وعيونها، ويقول: « جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان رهوناً » (الإسراء: ٨١). وهي تتساقط على رؤوسها، ثم أمر بها فاخترت من المسجد وحرقت. (إغاثة اللهفان ٢٢١/٢).

#### ٤- السياحة إلى أماكن اللهو المحرم

كثير من الأماكن السياحية تقع بالمخالفات الشرعية فتشتمل على مسابح وحمامات مختلطة، وقد تتعرى فيها النساء بثياب لا تستر السواعد، وقد تدار كؤوس الخمر في بعضها، ويعملون صوت الموسيقى والغناء الفاحش، ويكثر الالتحاط، وقد يُعان فيها على فعل الزنا والمنكرات العظام إلى غير ذلك مما حرمه الله تعالى تحريراً صريحاً، إذن لا يليق ب المسلم أن يحضر أو يشهد هذه المivities؛ عن عمر بن الخطاب قال: يا أيها الناس،

للتأنس برؤيتها أو للتنزه بذلك والتلهي محرم، وهو من الكبائر، وفاعله من أشد الناس عذاباً يوم القيمة، فإنه ظالم ممثل بأفعال الله التي لا يقدر على فعلها غيره، والله تعالى **لَئِنْ كَثُرْتُمْ** شفته، (الشوري: ١١: ٤).

في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله سبحانه وتعالى. (فتح الباري لابن رجب ٢٠٢/٣) (بتصرف).

#### ٣- السياحة إلى التماشيل ومعايد الجاهلية

عن أبي الهياج الأسدى، قال: قال لي علي بن أبي طالب: ألا أبعنك على ما بعنتي عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ ألا تدع تمثلاً إلا طمسه ولا قبلها مشرفاً إلا سويته، ( صحيح مسلم ٩٦٩)؛ قال النووي: فيه الأمر بتغيير صور ذات الأرواح. (شرح النووي ٣٦/٧).

قال شيخ الإسلام: فأمره بطمس التماشيل وتسوية القبور العالية المشرفة؛ إذ كان الصالون أهل الكتاب أشركوا بهذا وبهذا، بتماثيل الأنبياء والصالحين، وبقبورهم. (الاخنائية ٣٩٦).

ومن أبي هريرة قال: أقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أقبل إلى الحجر، فاستلمه ثم طاف بالبيت، قال: فاتى على صنم إلى جنب البيت كانوا يعبدونه،

# أسئلة القراء عن الأحاديث

الشيخ / أبي إسحاق العويني

رحمه الله

مسلم). أما تفسير الكنز بأنه العلم فكلام السائل يوهم أنه مرفوع إلى النبي صلى الله عليه وسلم وليس كذلك، بل هو مروي عن ابن عباس من قوله.

آخرجه الحكم (٣٦٩/٢) قال: أخبرنا أبو عبد الله محمد بن عبد الله الصفار، ثنا أحمد بن مهران، ثنا أبو نعيم، ثنا علي بن صالح، عن ميسرة بن حبيب النهدي، عن المنهال بن عمرو، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس رضي الله عنهما، وكان تحته كنز لهما، ما كان ذهب ولا فضة، كان صحفاً علمًا. قال الحكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه. قلت: أما شيخ الحكم فترجمه الذهبي في «السير» (٤٣٧/١٥)، فقال:

يزيد بن يوسف الصناعي، عن يزيد بن يزيد بن جابر، عن مكحول، عن أم الدرداء، عن أبي الدرداء مرفوعاً فذكره. وصحح الحكم

إسناده فردة الذهبي في «مختصره» قاتلاً، (بل يزيد بن يوسف متروك، وإن كان حديثه أشبه بمسنن الكنز). أهـ. وذكر ابن عدي هذا الحديث في ترجمة يزيد هذا وقال: (غير محفوظ). وهذا الحكم هو الصواب. وقد قال الطبراني عقب روایته الحديث: (لم يرو هذا الحديث عن مكحول إلا يزيد بن يزيد بن جابر، ولا رواه عن يزيد إلا يزيد بن يوسف، تفرد به: الوليد بن

يسأل القارئ: صابر أحمد حسين - الشريبي - عن درجة هذه الأحاديث: عن أبي الدرداء أن النبي صلى الله عليه وسلم فسر قوله تعالى: «وكان تحته كنز لهما، بأنه ذهب وفضة وفضة الكنز بأنه العلم، فلما ذكر صحيح؟

والجواب بحول الملك الوهاب: أنه حديث ضعيف جداً.

آخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (٣٦٩/٢/٤) معلقاً، ووصله الترمذى (٢١٥٢)، وابن عدي في «الكامل» (٢٧٢٣/٧)، والطبراني في «الأوسط» (٦٩٩٦)، والحكم (٣٦٩/٢)، والذري في «التهذيب» (٢٨٦/٣٢) من طريق عن الوليد بن مسلم، حدثني

مرفوعاً  
فذاكره.  
وأبو حرة  
مختلف فيه. وروى ابن عدي  
عن يحيى بن معين قال:  
حدثني غندر قال: وقف  
أبا حرة على حديث الحسن،  
قال: لم أسمعها من الحسن،  
وقال غندر: فلم يقف على  
شيء منها أنه سمع الحسن.  
ثم أن الحسن لم يصرح  
بسماع من أبي هريرة رضي  
الله عنه. والصواب في هذا  
الحديث الإرسال.  
ويسأل القارئ: سيد  
حسين الملا - محافظلة  
البحيرة عن درجة هذا  
الحديث، أن النبي صلى  
الله عليه وسلم سأله أحد  
أصحابه: هل لك زوجة؟  
قال: لا. قال: فهل لك  
جاربة؟ قال: لا. قال:  
فأنت من إخوان الشياطين؟  
والجواب بحول الملك  
الوهاب: أنه حديث باطل.  
يرويه بقية بن الوليد،  
عن معاوية بن يحيى، عن  
سليمان بن موسى، عن  
مكحول، عن غصيف بن  
الحارث، عن عطية بن بسر  
المازني، قال: جاء عاكف بن  
وداعة المهلالي إلى رسول الله  
صلى الله عليه وسلم، فقال

الحضر بن داود، ثنا الزبير بن  
بكار، ثنا ابراهيم بن المندز،  
حدثني عبد العزيز بن  
عمران، سليمان بن أسيد،  
عن الزهري قال: إنما سمي  
ذا القرنين: لأنه بلغ قرن  
الشمس من مغربها، وقرن  
الشمس من مطلعها، فسمى ذا  
القرنين.

وستنده ضعيف جداً.  
والحضر بن داود ذكره  
الدارقطني في «الموتف» (ص  
٨٣)، قال: (كان بمكة مقیماً،  
يروي عن الزبیر بن بکار  
كتاب «النسب» وغیره، يروي  
عن الأثرم علی أحمد بن  
حنبل). ولم یذكر فيه جرحاً  
ولا تعديلاً. وعبد العزيز بن  
عمران تركه النسائي وغيره.  
وقال البخاري: (لا يكتب  
حديثه)، وقال ابن معین:  
(ليس بثقة). وسليمان بن  
أسيد ترجمه ابن أبي  
حاتم في «الجرح والتعديل»  
(١٠١/٢). ولم یذكر فيه  
جرحاً ولا تعديلاً. والله أعلم.

من أحب فطحي فليست  
بستني، وإن من سنتي النكاح،  
الجواب: حديث منكر.  
آخرجه ابن عدي في «الكامل»  
(٢٥٤٩/٧) من طريق أبي  
حرة واصل بن عبد الرحمن،  
عن الحسن عن أبي هريرة.

الشيخ الإمام المحدث  
القدوة). ونقل عن الحاكم  
قال: (هو محدث عصره، كان  
مجاب الدعوة، لم يرفع رأسه  
إلى السماء كما بلغنا نيفاً  
وأربعين سنة). فظاهر من  
ترجمته أنه صدوق متماسك.  
وأحمد بن مهران هو ابن خالد  
الأصبهاني ذكره ابن حبان في  
«الثقات» (٤٨/٨)، ثم أعاد  
ذكره (٥٢/٨) كذا فعل، وهم  
رجل واحد. وترجمه أبو  
نعميم الأصبهاني في «أخبار  
أصبهان» (٩٥/١). وقال: (كان  
لا يخرج من بيته إلا إلى  
الصلاوة)، ولم يذكر من حاله  
ما يدل على ضبطه وثقته.  
**ويسأل القارئ، عن أن**  
النبي صلى الله عليه وسلم  
قال: «إنما سمع ذو القرنيين  
يذلک: لأنّه طاف قرني  
الدنيا؟

الجواب: فلا أعلمه عن  
النبي صلى الله عليه وسلم  
في سند من الأسانيد، ثم  
وقفت عليه في «تخریج  
أحادیث الكشاف» (٣٠٩/٢)،  
وقد نسبه الزمخشري  
المعتزلي إلى النبي صلى الله  
عليه وسلم. فقال الزیلیعی:  
(غريب). وقد رواه الدارقطنی  
في «المؤلف والمختلف» من  
قول الزهری. فرواه من طريق

(أحاديثه  
كلها  
مقلوبة)، وضعفه الدارقطني  
وغيره.

**وسائل القارىء، محفوظ**  
إمام - بركة السبع  
عن درجة حديث أن  
الصحابة أكلوا هرضا على  
عهد النبي صلى الله عليه  
 وسلم

والجواب: أنه حديث  
صحيح، أخرجه البخاري  
صحيح، أخرجه البخاري  
الحادي عشر (٦٤٨/٩)، ومسلم  
(٣٨/١٩٤٢)، والنسائي  
(٢٣١/٧)، وأبي ماجه  
(٣١٩٠)، والدارمي (١٤/٢)،  
وأحمد (٣٤٥/٦)، (٣٤٦، ٣٤٥/٦)،  
والشافعى في «المسند» (٦٠٠)،  
والحميدى (٣٢١)، وأبي حسان  
الجارود في «المنتقى» (٨٨٦)،  
وأبي حسان (ج ٧ رقم ٥٢٤٧)،  
والطحاوى في «شرح المعانى»  
(٢١١/٤)، والدارقطنى  
(٣٢٧/٩) (٢٩٠/٤)، والبيهقي  
من طريق عن هشام بن عروة  
عن فاطمة بنت المنذر، عن  
أسماء بنت أبي بكر قالت:  
أكلنا لحم فرس على عهد  
رسول الله صلى الله عليه  
 وسلم.

**وسائل القارىء، هشام**  
محمد حسنين - مدينة

عكاف: يا رسول الله، لا أبرح  
حتى تزوجني من شئت، فقال  
رسول الله صلى الله عليه  
 وسلم: فقد زوجتك على  
 اسم الله والبركة، كريمة بنت  
 كلثوم الحميري».

آخرجه إسحاق بن  
 راهويه في «المسند»، قال:  
 أخبرنا بقية بن الوليد، قال:  
 حدثني معاوية بن يحيى  
 الصدقي، عن سليمان بن  
 موسى، عن مكحول، عن  
 غضيف بن الحارث، عن  
 عطية بن بسر المازني وتابعه  
 عبد الجبار بن عاصم، ثنا  
 بقية بهذا الاستناد سواء.  
 آخرجه أبو يعلى في «المسند»  
 (٦٨٥٦)، وعنه ابن حبان  
 في «المجرودين» (٤، ٣/٣)،  
 والطبراني في «الكبير»  
 (ج ١٨ / رقم ١٥٨)، وفي  
 «مسند الشاميين» (٣٥٦٧).  
 ورواه الوليد بن مسلم، عن  
 معاوية بن يحيى الصدقي  
 بهذا الاستناد سواء. أخرجه  
 العقلاني في «الضعفاء»  
 (٣٥٦/٣) من طريق داود بن  
 رشيد، ثنا الوليد.

قلت: وهذا سند ضعيف  
 جداً، ومعاوية بن يحيى  
 الصدقي. قال ابن معين: (ليس  
 بشيء)، وقال أبو زرعة:

له رسول الله صلى الله عليه  
 وسلم: «يا عكاف، ألك زوجة؟»  
 قال: لا، قال: «ولا جارية؟»  
 قال: لا، قال: «وأنت صحيح  
 موسى؟» قال: نعم، والحمد  
 لله. قال: «فأنت إذن من إخوان  
 الشياطين، إما أن تكون من  
 رهبان النصارى، فأنتم منهم،  
 وأما أن تكون منا، فاصنع  
 كما نصنع، فإن من سنتنا  
 النكاح، شراركم عزابكم،  
 وأراذل موتاكم عزابكم آباء  
 للشياطين تمرسون، ما لهم في  
 نفسي سلاح أبلغ في الصالحين  
 من الرجال والنساء، إلا  
 المتزوجون، أولئك المطهرون  
 البريون من الخنا، ويحك يا  
 عكاف، إنهم صواحب داود،  
 وصواحب أيوب، وصواحب  
 يوسف، وصواحب كرسف».  
 قال: وما الكرسف يا رسول  
 الله؟ قال: «رجل كان في  
 بني إسرائيل على ساحل من  
 سواحل البحر، يصوم النهار  
 ويقوم الليل، لا يفتر من  
 صلاة ولا صيام، ثم كفر بعد  
 ذلك بالله العظيم في سبب  
 امرأة عشقها، فترك ما كان  
 عليه من عبادة ربه، فتداركه  
 الله بما سلف منه، فكتاب  
 عليه، ويحك يا عكاف، تزوج  
 فإنك من المذنبين». فقال

اكتوبر، عن حديث التلقين، وقد سمع بعض الخطباء يستحب العمل به، وذكر أن بعض العلماء صححه، فهل هذا صحيح؟

الجواب بحول الملك الوهاب، أن حديث التلقين هذا حديث باطل منكر، وقد أخرجه الطبراني في «الكبير» - كما في «مجمع الزوائد» (٤٥/٣) - من طريق سعيد بن عبد الله الأودي قال: شهدت أبا أمامة وهو في النزع فقال: إذا أنا مت فاصنعوا بي كما أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: إذا مات أحد من إخوانكم فسويت التراب على قبره، فليقم أحدكم على رأس قبره، ثم ليقل: يا فلان بن فلانة، فإنه يسمعه ولا يجيب، ثم يقول: يا فلان بن فلانة، فإنه يستوي قاعداً، ثم يقول: يا فلان بن فلانة، فإنه يقول: أرشد يرحمك الله، ولكن لا تشعرون، فليقل: اذكر ما خرجمت عليه من الدنيا، شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً عبد الله ورسوله، وأنك رضيت بالله ربنا، وبالإسلام ديننا، وبمحمد نبياً، وبالقرآن إماماً، فإن منكراً ونكيراً، يأخذ كل

ضعفه).  
وضعفه العراقي في «تخریج أحادیث الاحیاء» (٤٢٠/٤)، والحافظ في «الفتح» (٥٦٣/١٠)، وفي «نتائج الأفکار». وقال: (ضعیف جداً)، والزرکشی في «اللائی المنشورة» (ص ٥٩)، والسيوطی في «الدرر المنشورة» (ص ٢٥)، والصنعاني في «سبل السلام» (١١٤/٢)، وقال: (ويتحصل من كلام أئمۃ التحقیق أنه حديث ضعیف والعمل به بدعة، ولا یفتر بکثرة من یفعله). انتهى.

وهذا هو الصواب الذي لا محيد عنه، وإنما تمسك من ذهب إلى العمل به بكلام ابن الصلاح واغتر به النووی، حيث قال الأول: (ولكن اعتضد بشواهد وبعمل أهل الشام به قديماً)، وأضاف النووی: (وقد اتفق علماء الحديث وغيرهم على المسامحة في أحادیث الفضائل والترغیب).

وخلاله البحث: أن الحديث ساقط كما ترى. والله أعلم. والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبینا محمد وآلہ.

واحدٌ منها بيد صاحبه ويقول: انطلق، ما نقدر عند من قد لقى حجته، فيكون الله عز وجل حججه دونهما». فقال رجل: يا رسول الله، فإن لم يعرف أمه؟ قال: ينسبه إلى حواء عليها السلام: يا فلان ابن حواء.. قال الهيثمی في «المجمع» (في إسناده جماعة لم أعرفهم). وأخرجه الخلعی في «الفوائد» (ق ٢/٥٥) - كما في «الضعیفة» (٥٩٩) - وفي إسناده عتبة بن السکن، وقد ترکه الدارقطنی. وقال البیهقی: (واه منسوب إلى الوضع) هذا مع جهالة جماعة في الإسناد، وقد تتابعت عبارات أهل العلم في تضییفه. فقال ابن عدی: (منکر). وقال ابن الصلاح - كما في «الأذکار» (ص ١٧٤) للنحوی: (ليس إسناده بالقائم). وضعفه النووی في «المجمع» (٣٠٤/٥)، وفي «الفتاوى» (ص ٥٤). وقال ابن تیمیة في «مجموع الفتاوى» (٢٩٦/٢٤): (وهو مما لا يحکم بصححته). وقال ابن القیم في «زاد المعاد» (١/٥٢٣): (لا يصح رفعه). وقال في «تهذیب سنن أبي داود» (٢٩٣/١٢): (وهذا الحديث متافق على

# إلى إباحة القروض الانتاجية

# وتحريم القروض الاستهلاكية

إعداد

د. أيمن خليل

دكتوراه في الحقوق

رئيس فرع المنصورة

الحمد لله العزيز القهار الذي نهى عباده عن الربا في قوله عز وجل: «وَأَحَدَ اللَّهُ الْأَنْعَمُ وَحْدَمِ الْيَمَنُ فَنَّ حَادَهُ مَوْعِدَةً فِي زَيْدٍ، فَلَمْ يَنْفَدِ مَا سَلَفَ وَأَمَرَهُ إِلَيْهِ وَمَرَّ عَادٌ فَأَذْتَهَكَ أَمْسَحَتَ الْأَنْوَارَ فَمَمْ فِي حَالِهِ لَكُنْكُنَكَ» (البقرة: ٢٧٥). وفي قوله عز وجل: «تَسْجُنَ اللَّهُ إِلَيْنَا وَمِنْ الْكَوَافِرِ فَمَنْ لَا يُحِبُّ كُلَّ كُلَّ أَنْوَارٍ» (البقرة: ٢٧٦). وفي قوله سبحانه وتعالى: «تَكَبَّلَهَا الْأَذْنَانُ كَمَا شَاءَ أَتَقْرَأَ اللَّهُ وَرَدَ وَمَا يَقِنُ مِنَ الْأَيَّارِ إِذَا دَكَشَ مُؤْمِنًا» (البقرة: ٢٧٨). والصلوة والسلام على خاتم المسلمين المبعوث رحمة للعالمين: الذي حذر من الربا وبين أنه من أكبر الكبائر إذ عد من السبع الموبقات كما في حديث أبي هريرة في الصحيحين. ولعن أكله، بيل وكاتب عقده والشهود عليه. ففي حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما انه قال: «لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم أكل الربا، وموكله، وكاتبه، وشاديه وقال: هم سواء». صحيح مسلم.

خزيًا أن علامة أهل الربا يوم القيمة أن يبعنوا وبهم خبل من الشيطان...».

ومما يدل على شدة تحريم الربا ما رواه الطبراني في تفسيره عن ابن عباس أنه قال: «... هذه آخر آية نزلت على النبي صلى الله عليه وسلم»، والله سبحانه يؤكد بقوله: يمحق الله الربا على أنه يستأصله ويذهب ببركته ويهلك المال الذي دخل فيه، وقيل: ذهاب البركة والاستمتناع حتى لا ينتفع هو به ولا ولده بعده. ويكفي أكلي الربا

ويقول الطبراني في تفسيره لقوله تعالى: «يَمْحُقُ اللَّهُ الْرَّبِيَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كُفَّارٍ أَشِيمٍ»: .... قال ابن عباس: «... هذه آخر آية نزلت على النبي صلى الله عليه وسلم»، والله سبحانه يؤكد بقوله: يمحق الله الربا على أنه يستأصله ويذهب ببركته ويهلك المال الذي دخل فيه، وقيل: ذهاب البركة والاستمتناع حتى لا ينتفع هو به ولا ولده بعده. ويكفي أكلي الربا

من كبار التجار الذين أقرضوه لقاء صدور فتواء بإباحة القروض بفائدة. فصدر قراره باعتبار القروض الإنتاجية ليست من الربا، وإنما يكون الربا في القروض الشخصية الاستهلاكية : فهي فقط التي تكون من الربا المحرم.

ولكن رغم فتوى اليابا إينوسنت الرابع ظل المجتمع الكاثوليكي على تحريم الربا، فلم تعرف سيدات القروض (فرض صريح بفائدة) إلا في عصر النهضة الأوروبية. بعد ما ضعف سلطان الكنيسة التي كانت تحرم التعامل بالربا، وبعدما انتصرت الأفكار العلمانية وتغلبت الدعوة إلى فصل الدين عن الواقع الحياة.

ومن ينظر في الأعمال الأدبية في ذلك الزمان يرى بوضوح كيف كان المجتمع المسيحي يلتفت الربا ويزدرى من يتعامل به. ففي رواية The Merchant of Venice " تاجر البندقية " يصور وليم شكسبير الماربي اليهودي "شيلوك" الذي يفرض أهل البندقية (فينسيا) وهي المدينة التجارية الشهيرة (أي أن قروضها كانت قروضاً إنتاجية وتليست استهلاكية) في أبغض صورة. ويصور كيف كان الشاب النبيل "أنطونيو" المسيحي يحتقره ويسبه ويبصق على عباءته لأنه كان يقرض بالربا، وهو الأمر الذي يعكس نفور المجتمع الكاثوليكي من الربا وعدم التعامل به حتى ولو كان من القروض الإنتاجية.

#### إباحة القروض الإنتاجية في الكنيسة البروتستانتية

كانت المحاولة الثانية لاستحلال ربا القروض من أحد رجال الدين البروتستانت وهو "جون كالفن" (مؤسس المذهب الكالفيني) والذي دعا إلى إباحة القروض الإنتاجية. مع الابقاء على تحريم الربا في قروض الإعانة وأكد أن القرض الذي يتم للحاجة إلى الطعام والثياب ومختلف الحاجات المستهلكة يجب أن يكون مجانيأً بغير

لا ينتفع هو به ولا ولده بعده. ويكتفي أكلي الربا خزيأً أن علامة أهل الربا يوم القيمة أن يبعثوا وبهم خبل من الشيطان.

قوله سبحانه عن أكل الربا (كفار) أي جاحد بأيات الله تعالى فيحل ما حرم، ووصفه سبحانه وتعالى له بأنه (أثيم) أي فاجر كثير الإثم بأكله أموال الناس بالباطل. يقول الطبرى في ذلك: "... والله لا يحب كل مفتر على كفر بربه مقيم عليه، مستحل أكل الربا واطعامه، والأثيم: المتمادي في الإثم فيما نهاه عنه من أكل الربا والحرام وغير ذلك من معاصيه، لا ينزعج عن ذلك ولا يرعوي عنه، ولا يتعظ بموعظة ربه التي وعظه بها في تنزيله وأي كتابه..." .

إباحة بعض صور المعاملات الربوية

دعا البعض إلى إباحة بعض صور المعاملات التي استقرت أقوال الفقهاء وفتاوي العلماء على أنها تدرج تحت الربا المحرم، وذلك بزعم التفرقة بين القروض الإنتاجية (وزعم أن هذه تباح فيها الفائدة)، والقروض الاستهلاكية (وهذه تظل القروض بفائدة من الربا المحرم)، وهذه الدعوى ظهرت في الكنيسة الكاثوليكية ثم انتقلت إلى الكنيسة البروتستانتية والتي نافحت عن هذه الدعوى، ثم انتقلت تلك الدعوى في ديار الإسلام.

#### إباحة القروض الإنتاجية في الكنيسة الكاثوليكية

اتخذت الكنيسة الكاثوليكية اتخذت موقفاً شديداً من الربا، حتى إن أباء الكنيسة اعتبروا الماربي كالمرتد، ولذا حرموه من الدفن الديني هو ومن ساعده. وظل الأمر على هذا الحال حتى منتصف القرن الثالث عشر الميلادي حين قاد البابا إينوسنت الرابع - Pope Inn cent IV حرية ضد فريدريك الثاني إمبراطور الرومان وحاكم ألمانيا وإيطاليا وصقلية والتي انتهت بانتصار فريدريك الثاني وفار البابا إلى فرنسا، ونتج عن هذه الاحرب استدانة الكنيسة

فيه الريا المحرم في القروض التي يقصد بها الاستهلاك لا الإنتاج، فجعل خصائص الريا المحرم أموراً ثلاثة هي: اشتراط الفائدة في القرض، واستغلال عوز المحتاجين، وأن ينتفي عن هذه القروض صفة القرض المنتج بأن تكون للاستهلاك.

وقد عرف الدوالبي أن الوضع الاقتصادي قد تغير اليوم، وانتشرت الشركات وأصبحت القروض أكثرها قروض إنتاج لا قروض استهلاك، وأن الواجب التنظر فيما يقتضيه هذا التطور في الحضارة من تطور الأحكام. وانتهى إلى أنه يجب أن يكون لقروض الإنتاج حكمها في الفقه الإسلامي، ويجب أن يتمشى هذا الحكم مع طبيعة هذه القروض، وهي طبيعة تغير مغايرة تامة طبيعة قروض الاستهلاك. وقد رد الشيخ محمد أبو زهرة في كتابه "بحوث في الريا" على هذه الدعوى وفندتها.

الدعوى إلى إباحة سندات القروض

بدعوى الضرورة وتحقيق المصلحة

إذا كان د. معروف الدوالبي دعا إلى إباحة قروض الإنتاج- ممثلة في سندات الحكومة وسندات الشركات- على إطلاقها، فإن بعض الفقهاء المعاصرين كالشيخ / محمود شلتوت قد قيدوا هذا الإطلاق بتحقيق الضرورة.

وذهب البعض كالدكتور / محمد يوسف موسى إلى إباحة سندات القرض حال عدم كفاية أسمهم الشركة للمشروعات الهامة التي يحتاج إليها المجتمع، وذهب آخرون كالشيخ / عبد الوهاب خلاف إلى إجازة السندات بزعم تحقيق المصلحة.

الشيخ / محمود شلتوت والدعوى

إلى إباحة السندات في حال الضرورة

ذهب الشيخ / محمود شلتوت شيخ الأزهر الأسبق إلى أن بعض الفقهاء قد أجاز للمحتاج الاقتراض بالفائدة، وأن تقدير الضرورة في هذه الحالة يرجع إلى هولاء الأفراد وهم بصيرون

هؤلئك. وبذلك برأ الفائدة بالقرض الانتاجي، سرعان ما أصبحت نظرية كالفن إحدى أهم منطلقات الرأسمالية الغربية.

الانتقال الدعوى إلى إباحة  
القروض الانتاجية إلى ديار الإسلام

لم تظل الدعوى إلى التفرقة بين القروض الانتاجية وأن هذه تباح فيها الفائدة، وبين القروض الاستهلاكية وهذه تظل من الريا المحرم حبيسة ديار الغرب فسرعان ما نقلها المؤلعون بالغرب إلى ديار الإسلام. ظهرت الدعوى إلى إخراج القروض الانتاجية من دائرة التحرير، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديث أبي سعيد الخدري: "لتتبين سنن من كان قبلكم شبراً شبراً وذراعاً بذراع، حتى لو دخلوا جحر ضب تبعتموهم" قلت: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: " فمن؟" (صحيح البخاري).

ومثله حديث أبي هريرة رضي الله عنه: " لا تقوم الساعة حتى تأخذ أمتي بأخذ القروض قبلها شبراً بشبراً" (صحيح البخاري)

د. محمد معروف الدوالبي

والدعوى إلى إباحة القروض الانتاجية:

انعقد مؤتمر أسبوع الفقه الإسلامي الدولي في باريس عام ١٩٥١، وكان موضوع الريا من بين المسائل الهامة التي تم بحثها في هذا المؤتمر. وهذا المؤتمر كان به اتجاهان: الاتجاه الأول: يحرم جميع أنواع الريا تحريراً قطعياً دون تمييز بين نوع ونوع، ومثل هذا الاتجاه في المؤتمر د. محمد عبد الله دراز: كممثل عن جامعة الأزهر. أما الاتجاه الثاني: فهو يبيح كل أنواع الريا عدا القروض الاستهلاكية، ومثل هذا الاتجاه في هذا المؤتمر د. محمد معروف الدوالبي كممثل عن جامعة دمشق (وقد أصبح د. معروف الدوالبي لاحقاً رئيساً لمجلس النواب السوري ثم رئيساً لمجلس الوزراء). وقد ألقى د. معروف الدوالبي بحثاً حصر

لتشييد القصور الفارهة، ولتمويل حفل افتتاح  
قناة السويس، في بذخ ظاهر لا يتفق وحال مصر  
الاقتصادي، كما غفل رحمه الله عن أزمنتنا  
ليست في الحصول على الموارد : بقدر ما هي في  
الحافظ على الموارد المتاحة وعدم تبذيلها دون  
نفع يعود على الأمة ودون طائل سوى تحقيق  
مصلحة قلة قليلة، فسأل الله سبحانه أن يغفر  
لنا ولفضلة الشيخ وأن يتجاوز عنا وعنده.

وقد رد الشيخ/ محمد أبو زهرة على هذه الدعوى في كتابه "بحوث في الربا" وأكد أنه لا توجد ضرورة تبيح الاقتراض بالربا، وأنه على فرض وجود الضرورة فإنها تكون في حالات فردية وليس جماعية. وأنكر وجود ضرورة

نبijع انساء نظام اقتصادي كامل على الريا.  
ونتفق تماماً مع الشيخ / محمد أبو زهرة في أنه  
لا توجد ثمة ضرورة لاباحة سندات القروض،  
فقد كشف الواقع العملي أن سندات القروض  
التي تصدرها الحكومات لم تسد حاجتها أبداً،  
وانما ضاعفت أزماتها وكانت سبباً في ضياع  
سيادتها وتدخل المنظمات الدولية في شؤونها،  
ولو أنصفت الدول لرشدت إتفاقها، ولنقتضي  
على كل أوجه الفساد التي تؤدي إلى استنزاف  
مواردها، بدلاً من استدعاء ربها عز وجل  
بتعاطي الريا.

كما أنه ليس شرط ضرورة أبداً تدعوه لانتهائه  
محارم الله عز وجل واقتحام محارمه، والتجرؤ  
على مخالفة أمره، وكيف يمكن تعاطي الرياح مع  
العلم المسبق بأن ذلك إيذان بحرب من الله عز  
وجل، ثم يتم الزعم بأن ذلك من المصلحة، رغم  
أن المصلحة يجب أن تكون مشروعة فلا ينبغي  
أن تصادم نصاً ولا تكون ذريعة إلى الوقوع في  
الحرج.

## الدعاوى التي ادانته السلطات

### عند تعذر تمويل المشروعات الهاامة

ذهب بعض الفقهاء إلى إباحة السننات رغم  
تسليمهم بأنها تشمل على الريا المحرم.

بدينهم، وانتهى من ذلك إلى أن الأمة هي أيضًا لها ضرورة وحاجة تدعوا إلى الاقتراض بالربح وخاصة عند إنشاء المصانع التي تختلف عن كاهل الأمة وطأة العمال العاطلين.

وقدر الشيخ /محمود شلتوت شيخ الأزهر الأسبق أن تقدير الحاجة هاهنا يرجع إلى أولى الرأي من الاقتصاديين والقانونيين والشريعين، وانتهى إلى أن الأسهم كالمضاربة تتبع الربح والخسارة. أما السننات فهي قرض بفائدة معينة لا تتبع الربح والخسارة، ومن ثم فإن الإسلام لا يبيحها إلا حيث دعت إليها الضرورة الواضحة التي تفوق أضرار السننات التي يعرفها الناس ويقررها الاقتصاديون. وقد عرض الشيخ /محمود شلتوت لهذا الرأي في كتابه: الفتوى ( دراسة لمشكلات المسلم المعاصر في حياته اليومية العامة ) تحت عنوان "الأسهم والسننات ضرورة الأفراد وضرورة الأمة " وقد قرأت هذا الرأي للشيخ /محمود شلتوت مرة بعد مرة غير مصدق أن هنتوi بهذه الخطورة لا تستند إلى آية من كتاب الله، أو إلى حديث من سنة النبي صلى الله عليه وسلم رغم أن الكتاب عنوانه "الفتاوى" ، والفتوى لا بد أن تستند إلى دليل، بل إن الفقه هو علم المسألة بدليها، ومن ثم لا يتصور أن يخرج الإمام الأكبر من إجماع الأمة على مدار العصور السابقة بقياس غير صحيح بمقولة أن بعض الفقهاء- الذين لم يسمهم- قد أجاز للمحتاج الاقتراض بالربح !!.. ثم ينتقل من هذه المقدمة الخاص بفرد ليقيس الأمة بكل إمكانياتها وطاقتها على الفرد العاجز الذي أحاته الفاقة إلى الاقتراض بالربح.

ولم يبين فضيلته ضوابط هذه الضرورة  
وحدودها، ولم يبين هل تنطبق هذه الضرورة  
على الأمة التي تنفق الأموال الطائلة في سرف  
ظاهر على الحفلات والاحتفالات المختلفة؟  
لقد غفل فضيلته عليه رحمة الله تعالى عن  
أن ديوننا بدأت باقتراض الخديوي إسماعيل

سندات تحت مسمى الضرورة، ولا فما هي الفائدة من وجود تلك الشركات، وكيف تتحقق هذه الشركات الهدف من إنشائها بتجميع رؤوس الأموال إن كانت تعتمد في مزاولة نشاطها على القروض؟

الشيخ / عبد الوهاب خلاف

والدعوى إلى إجازة السندات بزعم تتحقق المصلحة لعل أمر الضرورة هذا لم يكن مقنعاً لفريق من الفقهاء فحاولوا إباحة سندات القروض لسبب مغایر وهو أن تحديد الفائدة أو الربح أمر ضروري بعد فساد ذمم الكثير من الناس، وأنه من المصلحة إجازة التعامل بالسندات بالفائدة، وقد نسب هذا القول إلى الشيخ / محمد عبده والى تلميذه الشيخ / رشيد رضا، وممن ذهب إلى ذلك الشيخ / عبد الوهاب خلاف والذي يقرر أن المضاربات تكون حسب اتفاق الشركات وأننا الآن في زمان ضعفت فيه ذمم الناس، ولو لم يكن لصاحب المال نصيب معين من الربح لأكله شريكه.

وقد رد الشيخ / عبد الرحمن تاج شيخ الأزهر الأسبق على هذه الدعوى، كما رد الشيخ / محمد أبو زهرة على هذه الدعوى وأكد أن الربا لا مصلحة فيه، ونقل عن كينز قوله إن الربا يؤدي ولابد إلى كسر الانتاج، ومن ثم كسر السوق أو النشاط الاقتصادي.

ولكن كانت أخطر الدعوى التي ظهرت في ذلك الوقت لباحثة عقد القرض دعوى د. عبد الرزاق السنهوري الفقيه القانوني الشهير - ورئيس مجلس الدولة الأسبق بمصر) في كتابه مصادر الحق في الفقه الإسلامي، حيث ذهب إلى أن الربا لا يكون إلا في عقود البيع فقط، وأن عقد القرض ليس من العقود الربوية في الفقه الإسلامي، ولخطورة هذه الدعوى نعرض لها بشيء من التفصيل في اللقاء القابل بمشيئة الله تعالى.

وذلك للضرورة في حال عدم كفاية أسمهم الشركة للمشروعات الهامة التي يحتاج إليها المجتمع، ومن ذهب إلى ذلك الدكتور / محمد يوسف موسى في كتابه: "الإسلام ومشكلاتنا الحاضرة" حيث يرى أن الغايات العمرانية التي لابد فيها للبلدان وتقوم بها الشركات، تتم بإصدار الأسهم، فإذا لم يكن ذلك ممكناً، وكان من الضروري أن تظل قائمة بأعمالها التي لا غنى للأمة عنها كان لها شرعاً إصدار سندات بفائدة مضمونة تدفع من الأرباح التي لا شك في الحصول عليها من المشروع ما دام لا وسيلة غيرها تضمن لها البقاء، وما دام وجودها وبقاوها ضرورياً للمجتمع.

ويررأ أصحاب هذا الرأي ما ذهبوا بأن سندات القروض تصدر عن جهات محددة هي الحكومات أو شركات المساهمة، ومن ثم فإنها لا تندرج تحت القروض الاستهلاكية فتكون مباحة وفقاً لهذا الرأي، فإذا أضيف إلى ذلك توفر حالة الضرورة - كما ذهب البعض إلى ذلك - فيكون شراء هذه الشهادات هو بنية مساعدة الدولة لا يقصد استغلال هردين معين، فوفقاً لهذا الرأي تكون مباحة.

ولا شك أن الهدف من هذه القروض الريوية ليس مساعدة الدولة وإنما هو الحصول على الفائدة، ولو كانت النية مساعدة الدولة لكان ذلك عن طريق القرض الحسن، فضلاً عن أن النية أمر حبيس في الصدور فكيف يزعم أنه اطلع على صدور الملايين وعلم مكتونها وأنها جميعها كانت على قلب رجل واحد اجتمع على مساعدة الدولة.

كما أنه لا يوجد وجه للضرورة فيما يتعلق بسندات شركات المساهمة، تلك الشركات التي يتم تبرير وجودها بقدرتها الهائلة على تجميع رؤوس الأموال الضخمة، وهو ما لا ينبغي معه مطلقاً السماح لها بإصدار



# الإفتراضية في باب الصفات

٤٣

(٤)

## بين الإجمال والتفصي

أبو الحسن الأشعري ناصر السنة وقائم البدعة يهدم  
في مقدمة (رسالته إلى أهل التغافل) كل ما بناه متاخر و  
الأشعرية من أصول، في: معرفة الله بصفاته. ويفصل ما  
اتكئوا عليه في (دليل الحدوث)

أ. د. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأزهر

أ- أبو الحسن الأشعري يبطل (دليل الحدوث والأعراض) مستند الأشعرية ومتناهياً: معرفة الله وتعطيل صفاته والوجه في بطلان ما جنح الأشعرية إليه: أنه - وعلى حد قول الأشعري في مقدمة (رسالة إلى أهل التغافل) - لا يجب إذا ثبتنا صفاته تعالى على ما دلت عليه العقول واللغة والقرآن والإجماع أن تكون محدثة: لأنه لم ينزل موصوفاً بها.. كما لا يجب أن تكون أعراضاً: لأنه تعالى ليس بجسم وإنما توجد الأعراض في الأجسام؛ ويدل بأعراضها فيها وتعاقبها عليها على حدتها، كما لا يجب أن تكون نفس الباري جسماً أو جوهراً أو محدوداً أو غير ذلك مما لا يجوز عليه من صفاتنا، ففارقته لنا أ. هـ.

ولا أدل على بطلان دليلهم هذا المسمى (دليل الحدوث والأعراض) أو (حلول الحوادث) من أن ما ثبته من صفات المعاني السبعة هي الأخرى - وعلى كلامهم - أعراض ملزمة للجسمية. وعليه فيجب عليهم نفيها أيضاً ولا يبطل أصل مذهبهم من الأساس.

نهايك عن أن منهجهم هذا الباطل هو الذي مهد

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاد، وبعد: فإن المنهج الأشعري إبان مرحلته الوسطى - التي عليها أكثر الناس الآن ورجع أبو الحسن الأشعري عنها - قام على الاستدلال بعرفة الله وصفاته بالعقل وحده: وتقدير ذلك العقل، وكذا الاعتماد على مجرد الدلائل العقلية في إثبات المسائل العقدية، كمسائله: أن أول واجب على المكلف، (لا يقلد).. وأن يعرف أن (العالم حادث وأن الحادث لا يزيد له من محدث قديم مخالف للحوادث) ... في خطوة جريئة لتعطيل صفات الله تعالى، كون الصفات التي يسمونها، (الأعراض) لا تقوم إلا بجسم، والأجسام لا تخلو من جنس الحوادث ويمتنع خلوها من الأعراض: وما لا يخلو من الحوادث فهو حادث. فتنزيههم هذا وذهبهم إلى أن (العرض لا يقوم إلا بجواهر متحيز، وكل متحيز عبارة عن: جسم مركب أو جواهر مفرد)، وكذا قولهم: بأن لو كان الله متتصف بالصفات الفعلية ك(النزو والمجيء والاستواء) ونحوها لكان جسماً، ولو كان جسماً لكان مشابهاً للمخلوقات والله ليس كمثله شيء... كل هذا إجمال قد أدى بهم إلى تعطيل صفاته تعالى الخبرية والفعلية.

على حدثهم ويدعوهم إلى توحيد المحدث لهم. ويبين لهم طرق معرفته بما فيهم من آثار صنعته. ويأمرهم برفض كل ما كانوا عليه من سائر الأباطيل بعد تنبيهه لهم على فسادها، وأنه عليه السلام دعا جماعتهم إلى الله ونبيهم على حدثهم بما فيهم من اختلاف الصور والهويات - التي هي الأعراض -. وغير ذلك من اختلاف اللغات، وكشف لهم عن طريق معرفة الفاعل لهم بما فيهم وفي غيرهم، بما يقتضي وجوده تعالى ويدل على إرادته وتنبيهه، حيث قال: **«وَقَدْ حَكَمْنَا لِلْأَنْوَارِ»** (الذاريات: ٢١)، وشرح ذلك بقوله: **«وَقَدْ حَكَمْنَا الْأَنْوَارَ بِسُلْطَانِنَا عَلَيْهِ»** ثم جعلته قطفة في قلوب مكبوط **﴿وَحَكَمْنَا الْأَنْوَارَ طَافَةً فَحَكَمْنَا الْأَنْوَارَ مُعَنِّكَةً فَحَكَمْنَا الْأَنْوَارَ عَطْلَكَةً فَحَكَمْنَا الْأَنْوَارَ لَكَمَّا فَحَكَمْنَا الْأَنْوَارَ مُبَارِكَةً فَحَكَمْنَا الْأَنْوَارَ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾** (المؤمنون: ١٤، ١٢).

وهذا من أوضح ما يقتضي الدلالة على حدث  
الإنسان ووجود المحدث له. من قبل أن العلم  
قد أحاط بان كل متغير لا يكون قدّيماً، وذلك  
أن تغييره يقتضي مفارقة حال كان عليهما قبل  
تغييره، وكونه قدّيماً يعني تلك الحال. فإذا  
حصل متغيراً بما ذكرناه من الهيئات التي لم  
يكن قبل تغييره عليهما، دل ذلك على حدوثها  
وحدثت الهيئة التي كان عليها قبل حدوثها.  
وإذا كان هذا على ما قلنا، وجب أن يكون ما عليه  
الاجسام من التغيير منتهياً إلى هيئات محدثة  
لم تكن الأجسام قبلها موجودة بل كانت قبلها  
محدثة كذلك. ويدل ترتيب ذلك على محدث  
 قادر حكيم.

بـ- الأشعري يؤكد على ضرورة أن يكون المرجحية في ابطال  
(دليل الحدوث) وعمرفة الله بصفاته : هو، كتاب الله  
المسطور والمتظاهر... لا الفلسفة التي لا يزال الأشخاص  
يقرنونها بعقيدة المسلمين، ولا العقل القاصر عن إدراك  
ذاته سبحانه وصفاته :

فيقول ص ١٥١ من نفس المصدر: **«ثم زادهم تعالى في ذلك بيانا بقوله: إن في علني الكائن الآخر وأختلف أكيد وأكيد لكتبه لأول الآيات»** (آل عمران: ١٩٠): فدلهم بحركة الأفلاك: على المقدار الذي بالخلق الحاجة إليه في مصالحهم التي لا تخفي م الواقع انتقامهم بها. كالليل الذي

وأدى بهم لأن يخترعوا من الصفات ما لا دليل عليه، وأن يتأولوا جميع صفاته تعالى الخبرية والفعلية المدلول عليها بتصوّص الوحي، بل ولأن يقولوا باستحالّة اتصاف الله بها وأن النصوص الدالة عليها من القرآن والسنة مجرد ظواهر غير قطعية الدلالة لعارضتها الدلالات العقلية التي هي بمنظارهم دلائل قطعية يقينية، وأن الشّرع لا يجوز أن يردّ ما يقرّه العقل الذي هو بمثابة المركب للشرع والمعدل له.

كذا بما يعني أيضاً نقص مذهبهم في التحسين الشرعي، وبما يعني كذلك: إهدار النصوص وانتهاك حرماتها. وتأويلها تأويلاً مخلاً يحمل في طياته التحرير والتعطيل الناشئ عن التأويل، والتكيذيب لما صرحت به الآيات والأحاديث من صفاته تعالى.

الأمر الذي دعا شيوخ وأئمة أهل السنة لأن يتصدوا لرد هذه الترهات والشبهات التي أثارها الرأزي ومن حجل بقيده، فكان أن أبطل ابن القيم شبهة أن الأدلة النقلية لا تفي باليقين من ثلاثة وسبعين وجهاً، ورد شبهة أن الأدلة النقلية تعارض الأدلة العقلية بما يزيد عن ثلاثين ومائتي وجهاً، وأن يصف هاتين الشبهتين بـ(الطاغوت)، وهكذا فعل جميع أئمة أهل السنة من قبل ومن بعد، وعلى رأسهم أبو الحسن الأشعري نفسه في: (رسالته إلى أهل التفر)، ولكن كل بطريقته.

وهي دحض ما ذهب إليه متأخره الأشعري - وقد ارتفعوا على أنفسهم انتهاج نهج الفلسفة الملاحدة؛ بالقول في معرفة الله بصفاته والواجب بحقه تعالى والجائز والمستحيل؛ بـ(دليل الحدوث والأعراض)- يقول أبو الحسن في مقدمة (رسالته إلى أهل الغرب) ص ١٣٦ مستدلاً من خلال الآيات الكونية على أن المحدث لها هو الله، والاستعاضة من ثم بها عن دليل الأعراض؛ «اعلموا أن الذي مضى عليه سلفنا ومن اتباعهم من صالح خلفنا: أن الله بعث محمداً صلى الله عليه وسلم إلى سائر العالمين وهو فرق متباهيون، منهم: كتابي، وفلسي قد تشعبت به الأباطيل في أمور يدعىها بقضايا العقل، ويرهمي، وثنوي، ومجوس، لينبهم جميعاً

جعل لسكونهم ولتبريد ما زاد عليهم من حر الشمس في زروعهم وشمارهم، والنهار الذي جعل لانتشارهم وتصرفهم في معايشهم: على القدر الذي يحتملونه في ذلك، وجعل لهم من البرد والحر فيهما: مقدار ما لهم ولشمارهم ولماشيم من الصلاح رفقاً لهم.

وجعل لون ما يحيط بهم من السماء: ملائماً لأبصارهم، ودلهم على حدتها بما في حركاتها واختلاف هيئاتها، ودلهم على حاجتها وحاجة الأرض - على عظمتها وشقل أجرامها - إلى إمساكه تعالى لهم بقوله: **إِنَّ اللَّهَ تَسْكُنُ إِلَيْهِ الْأَرْضَ إِنَّ تَرْوِيَ لَهُ أَرْضُ الْأَرْضِ إِنَّ رَأْقَابَ الْأَنْعَمَ إِنَّكُمْ تَنْعَمُونَ** (فاطر: ٤١)، فعرفنا تعالى أن قوعهما لا يصح أن يكون من غيره، وأن وقوفهما لا يجوز أن يكون بغير موقف لهما.

إلى أن قال ص ١٦٨: **وَكَذَلِكَ أَوْضَحْ نَبَيَّنَا لِجَمِيعِ** من بعث إليهم من الفرق: فساد ما كانوا عليه: بحجج الله وببيانه، حتى لم يبق لأحد منهم شبهة فيه، ولا احتياج إلى زيادة من غيره، فعلم بذلك صحة دعوته إلى التوحيد وإقامة الحجة على ذلك وايضاً حفظه الطرق إليها، وقد أكد الله دلالة نبوته بما كان من خاص آياته التي نقض بها عاداتهم: كإطعامه الجماعة الكثيرة في المجاعة الشديدة من الطعام اليسير.. ثم دعاهم إلى معرفة الله وإلى طاعته فيما كلف تبليغه إليهم بقوله تعالى: **أَتَيْمَكُمُ اللَّهُ وَالْمُلْكُ إِلَيْهِ** (النساء: ٥٩)، وعرفهم أمر الله بإبلاغه ذلك وما ضمنه له من عصمه حتى بلغ رسالة ربهم، ودلهم على صحة ما دعاهم إلى اعتقاده: بحجج الله وبيانه لهم، ١-٥.

**جـ: الأشعري بعد أن هدم وأبطل كل ما بناء الأشعرية**  
**بـ: دليل الحديث، يعلن معتقده في إثبات الصفات**

ويفتحه غير مسبوقة لنقض الأشعرية أصول ما كان عليه قبل: في التعرف على الله بصفاته مما لا يزال يتمسك به الأشعرية: جعل - رحمه الله - يقيم الأدلة ويسوق الإجماع على إثبات صفات الله الخبرية والفعالية، خلافاً لمدعى الاتتساب إليه من الأشعرية.. ويفيد في (رسالته إلى أهل الثغر) ص ١٧٧ أن مما هو معلوم عند سائر الفقهاء أن ما دعا النبي إليه - من واجبه

من أمنته من اعتقاد حدثهم ومعرفة المحدث لهم وتوحيده ومعرفة ما هو عليه من صفات نفسه وصفات فعله؛ وتصديقه فيما بلغهم من رسالته - هو مما لا يصح أن يؤخر عنهم البيان فيه: لأنه لم يجعل لهم فيما كلفهم من ذلك من مهلة، ولا أمرهم بفعله في الزمن المترافق عنده: وإنما أمرهم بفعل ذلك على الفور.

وهذا المعنى لم تجد عن أحد من صحابته خلاف... بل نصوا جميعاً على ذلك، وهم متافقون لا يختلفون في حدثهم ولا في توحيد المحدث لهم وأسمائه وصفاته... لما قد ثلثت به صدورهم، وتبينوا وجود الأدلة التي نبههم عليها عند دعاته لهم إليها، وعرفوا بها صدقه في جميع ما أخبرهم به، وإنما تكفلوا البحث والنظر فيما كلفوه من الاجتهد في حوادث الأحكام عند نزولها بهم وحدوثها فيهم؛ وردها إلى معانى الأصول التي وقفهم عليها ونبههم بالإشارة على ما فيها، فكان منهم في ذلك ما نقل إلينا من طريق الاجتهاد الذي اتفقا عليه والطرق التي اختلفوا فيها.

فاما ما دعاهم إليه صلى الله عليه وسلم من معرفة حدثهم والمعرفة بمحثتهم ومعرفة أسمائه الحسنى وصفاته العليا وعدله وحكمته؛ فقد بين لهم وجود الأدلة في جميعه، حتى امتنعوا عن استئناف الأدلة فيه، وبلغوا جميع ما وقفوا عليه من ذلك واتفقوا عليه إلى من بعدهم، فكان عذرهم فيما دعوا إليه من ذلك: مقطوعاً بما نبههم الرسول من الدلالة على ذلك وما شاهدوه من آيات الدلالة على صدقه، وعدُّ سائر من تأخر عنده صلى الله عليه وسلم مقطوعاً ببنائهم ذلك إليهم، ونقل أهل كل زمان: حجة على من بعدهم من غير أن يحتاج إلى استئناف أدلة غير الأدلة التي نبه النبي عليها ودعاسائر أمنته إلى تأملها، إذ كان من المستحيل أن يأتي بعد ذلك أحد يأهلي مما أتى.

وجميع ما اتفقا عليه من الأصول مشهور في أهل النقل الذين عنوا بحفظ ذلك من المحدثين والفقهاء، يعلمهم أكابرهم أصغارهم، ويدرسونه صبيانهم في كتاتيبهم ليقرروا ذلك عندهم بالأدلة التي نبههم صاحب الشريعة عليها في

فعله، وكان ما يُستدل به من أخباره على ذلك، أوضح دلالة من دلالة (الأعراض) التي اعتمد على الاستدلال بها الفلسفية ومن اتباعها من القدرية وأهل البدع المنحرفين عن الرسل. من قبل أن (الأعراض) لا يصح الاستدلال بها إلا بعد رتب كثيرة يطول الخلاف فيها ويدق الكلام عليها.

يقول: «وإذا كان ذلك على ما وصفنا: بأن لكم أن طريق الاستدلال يأْخُذُ الأنباء على سائر ما ذُعْنَا إلى معرفته مما لا يدرك بالحواس، أوضح من الاستدلال بـ(الأعراض) إذ كانت أقرب إلى البيان مما اعتمدت عليه الفلسفية ومن اتباعهم من أهل الأهواء وأغترروا بها لبعدها عن الشبه... ولذلك أخذ سلفنا ومن اتباعهم من الخلف الصالح إلى التمسك بالكتاب والسنّة، وأعرضوا عما صارت إليه الفلسفية، ومن اتباعهم من القدرية وغيرهم من أهل البدع من الاستدلال بذلك على ما كفوا معرفته، لاستغنانهم بالأدلة الواضحة في ذلك عنه».

ثم استطرد ص ١٩٥ يقول: «وإنما صار من أثبت حدث العالم والمحدث له من الفلسفية إلى الاستدلال بـ(الأعراض والجواهر) لدفعهم الرسل وانكارهم لجواز مجئهم؛ وإذا كان العلم قد حصل لنا بجواز مجئهم في العقول وغلط من دفع ذلك، وبيان صدقهم بالأيات التي ظهرت عليهم، لم يسع أحد أن يعدل عن طرقهم إلى طرق من دفعهم وأحال مجئهم. فلما كان هذا واجباً عند سلف الأمة، كان اجتهاد الخلف الصالح في طلب أخباره صلى الله عليه وسلم والاحتياط في عدالة الرواية لها واجباً عندهم، ليكونوا فيما يعتقدونه من ذلك على يقين، ولذلك كان أحددهم يرحل إلى البلاد البعيدة في طلب الكلمة تبلغه عن رسول الله؛ حرصاً على معرفة الحق من وجده؛ حتى تثليج صدورهم بما يعتقدونه وتسكن نفوسهم إلى ما يتذمرون به، ويفارقون بذلك من ذمته الله في تقليده من يعظمه في سادته بغير دلالة تقتضي ذلك».

وللحديث بقية إن شاء الله.

وقت دعوته». في إشارة إلى أن الحجة قد قامت على العباد بنقل الصحابة والتابعين ومن بعدهم، وعليه فيلزم كل من وصلته الحجة لا يحيد عنها أو ينظر في سواها، وألا عنده ربه في ترکها أو التفريط فيها... وإلى أن مجال الاجتهاد كان لدى الصحابة هو: الأحكام الشرعية التي لم يرد بها نص قطعي بشأنها أو إجماع... أما العقائد وغيرها من الأحكام المنصوص عليها، فلا مجال فيها لرأي أو إجماع، فإن الحق فيها واحد والمصيبة واحد، والمخطئ آثم معاقب، يقول القراء في (أنوار البروق) ١٠٩/٢: «كل شيء أفتى فيه المجتهد، فخرجت فتياه على خلاف الإجماع والقواعد والنص أو القياس الجلي السالم عن المعارض الراجح، لا يجوز تلقده أن ينكله للناس، ولا يُفتى به في دين الله».

بهذه الكلمات والمعاني، قطع أبو الحسن الأشعري في (رسالته إلى أهل الشفر) الطريق على ما استحدثه متأخرون الأشعرية من دليل: (الأعراض وحلول الحوادث)، ومن اتصافه تعالى بـ(مخالفة الحوادث) الذين تذرع بهما أولئك الذي نفوا صفاتهم تعالى الخبرية والفعالية من فرقة (الأشعرية).

د- الأشعري بعد أن أثبت أن معرفة الله تكون بالنظر إلى آياته: يفتقد حجج مخالفيه من متأخري الأشعرية من ظلوا على مذهبهم القديم

وبعد أن أثبت الأشعري أن إيمان المرء ومعرفته بربه إنما يكونان بالنظر إلى آياته وب مجرد النطق بالشهادتين... طفق يفتقد بنفسه المصدري ص ١٨٧ حجج مخالفيه من متأخري الأشعرية من ظلوا على مذهبهم القديم. قائلاً: «واعلموا أن من دل على صدق النبي من العجزات بعد تنبئيه لسائر المكلفين على حدثهم ووجود المحدث لهم، قد أوجب صحة أخباره، ودل على أن ما أتى به من الكتاب والسنّة هو من عند الله، وإذا أثبت بالأيات صدقه، فقد علم صحة كل ما أخبر به النبي عنه، وصارت أخباره صلى الله عليه وسلم أدلة على صحة سائر ما دعانا إليه من الأمور الغائبة عن حواسنا وصفات

# نَعْمَةُ الْعُطَاسِ وَآدَابُهُ

الحمد لله على نعمة العطاس، أذهب الله به  
الناس، وجعله إغاظة للشيطان الوسوس،  
والصلة والسلام على سيد الناس، وضع لنا  
الدين كالشمس بلا التباس.

أولاً، تعريف العطاس:  
عُطُسَ الشَّخْصُ: اندفع الهواء من أنفه وفمه  
بقوّةٍ لعارض مصحوباً بصوتٍ مسموعٍ بطريقةٍ  
قويةٍ إجباريةٍ ناتجةٍ عن تهيج الغشاء المخاطي  
لِلأنفِ. (معجم اللغة العربية المعاصرة، ٢/١٥١٤).

## ثانية، العطاس نعمة عظيمة:

(١) الله تعالى يحب العطاس: عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم: "إن الله يحب العطاس". صحيح البخاري (٣٢٢٣).

- إن الله يحب العطاس: لأنّه سبب خفة الدماغ وصفاء القوى الأذراكية. فيحمل صاحبه على الطاعة. (مرقة المفاتيح ٧/٢٩٨٥).

(٢) في العطاس نعم متواليات في زمن يسير: في الحديث دليل على عظيم نعمة الله على العطاس يوخذ ذلك مما رتب عليه من الخير، وفيه إشارة إلى عظيم فضل الله على عبده فإنه أذهب عنه الضرر بنعم العطاس، ثم شرع له الحمد الذي يثاب عليه ثم الدعاء بالخير بعد الدعاء بالخير وشرع هذه النعم متواليات في زمن يسير فضلاً منه واحساناً. (فتح الباري ١٠/٦٠٩).

العطاس قد حصلت له بالعطاس نعمة ومنفعة بخروج الأبخرة المحتقنة في دماغه التي تؤثّي

فيه أحدثت له أدواء عسرة. (زاد المعاذ ٤٠٠/٢).  
(٣) أن العطاس وسيلة دفاعية دماغية هامة لتخليص المآلك التنفسية من الشوائب ومن أي جسم غريب يدخل إليها عن طريق الأنف، فهو بذلك الحراس الأمين الذي يمنع ذلك الجسم الغريب من الاستمرار في الولوج داخل القصبة الهوائية. (رواية الطبراني ١٣٣٢/٢).

## ثالثاً، من آداب وأحكام للعطاس:

(١) خفض الصوت ورفعه بالحمد: عن أبي هريرة قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا عطس وضع يده أو ثوبه على فيه، وخفض أو غض بها صوته". سن أبي داود (٥٠٢٩) وصحيح الجامع (٤٧٥٥). من آداب العطاس: أن يخفض بالعطاس صوته ويرفعه بالحمد وان يعطي وجهه ثلاثة ينبلج من فيه أو أنفه ما يؤذى جليسه ولا يلوي عنقه يميناً ولا شماليّاً لئلا يتضرر بذلك. الحكمة في خفض الصوت بالعطاس أن في رفعه إزعاجاً للأعضاء وفي تقطيله الوجه أنه لو بدر منه شيء أذى جليسه ولو لوى عنقه صيانته لجليسه لم يأمن من الالتواء وقد شاهدنا من وقع له ذلك. (فتح الباري ١٠/٦٠٢).

(٢) حمد الله بعد العطاس: عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "إذا عطس أحدكم فليقل: الحمد لله". صحيح البخاري: (٦٢٢٤). الحكمة

البخاري: ٥/٢٥٥).

### ما معنى تشميم العاطس؟

(أ) قال أهل اللغة: إن التشميم الدعاء بالخير. (فتح الباري: ١٠/٦٠٤).

(ب) نفس العطاس الذي يحبه الله، وحمد الله عليه، ودعاء المسلمين له بالرحمة، ودعاؤه لهم بالهدى، وصلاح الحال، وذلك كله خائط للشيطان، مخزن له، فتشميم المؤمن بغيضه عدوه وحزنه وكابته، فسمى الدعاء له بالرحمة تشميماته له، لما في ص منه من شماتته بعدوه، وهذا معنى لطيف إذا تنبه له العاطس والشميم انتفعا به وعظمت عندهما منفعة نعمة العطاس في البدن والقلب. وبين السر في محبة الله له. (زاد المعاذ: ٢/٤٠١).

### كيفية التشميم

عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "إذا عطس أحدكم فليقل: الحمد لله، وليرسل له أخوه أو صاحبه: يرحمك الله. فإذا قال له: يرحمك الله. فليقل: يهديك الله ويصلح بالكم" (صحيح البخاري: ٤٢٢٤).

(أ) لا يزيد المشتم على معنى قوله يرحمك الله: لأن المقدرة ستة الذنب والرحمة ترك العاقبة عليه يخالف دعائه له بالهدى والإصلاح فأن معناه أن يكون سالما من موقعة الذنب صالح الحال. (فتح الباري: ١٠/٩٦).

(ب) "ويصلح بالكم": البال القلب، يقول: فلان ما يخطر بباله، أي: قلبي، والبال رخاء العيش. يقال: فلان رخي البال، أي: واسع العيش، والبال الحال، يقول: ما بالك؟ أي: حالك. والبال في الحديث يتحمل المعاني الثلاثة. (مرقة المفاتيح: ٧/٢٩٨٨).

(ج) ومن فوائد التشميم تحصيل المودة والتآليف بين المسلمين وتذليل العاطس بكسر النفس عن الكبائر والحمل على التواضع لما في ذكر الرحمة من الإشعار بالذنب. (فتح الباري: ١٠/٦٠٢).

### قصة عجيبة:

أخرج ابن عبد البر يستند جيد عن أبي داود

في مشروعية الحمد للعاطس أن العطاس يدفع الأذى من الدماغ الذي فيه قوة الفكر ومنه منشأ الأعصاب التي هي معدن الحس وبسلامته تسلم الأعضاء فيظهر بهدا أنها نعمة حليلة فناسب أن تقابل بالحمد لله لما فيه من الإقرار لله بالخلق والقدرة وأضافة الخلق إليه لا إلى الطبائع. (فتح الباري: ١٠/٦٠٢).

(٣) يحمد الله في نفسه عند قضاء الحاجة، يكره للقاعد على قضاء الحاجة أن يذكر الله تعالى بشيء من الأذكار. قالوا فلا يسبح ولا يهلل ولا يرد السلام ولا يشميم العاطس ولا يحمد الله تعالى إذا عطس ولا يقول مثل ما يقول المؤذن. قالوا وكذلك لا يأتي بشيء من هذه الأذكار في حال الجماع وإذا عطس في هذه الأحوال يحمد الله تعالى في نفسه ولا يحرك به لسانه هو كراهة تزويه لا تحريم. (شرح النووي: ٤/٦٥).

### رابعاً: من أذاب السامعين للعاطس

(١) تشميم العاطس حق من حقوق المسلم: عن أبي هريرة. أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: حق المسلم على المسلم ست. قيل: ما هي يا رسول الله؟ قال: إذا لقيته فسلم عليه، وإذا دعاك فاجبه، وإذا استئصلك فانصر له، وإذا عطس فحمد الله فسمته، وإذا مرض فعده وإذا مات فاتبعه. (صحيح مسلم: ٢١٦٢).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم: "إن الله يحب العطاس، ويكره التثاؤب، فإذا عطس فحمد الله، فحق على كل مسلم سمعه أن يشممه". (البخاري: ٤٢٢٣). فحق على كل مسلم سمعه أن يشممه" أي: فإنه مطلوب من كل من سمعه من المسلمين أن يدعوه له بالخير: لأنه عمل بالسنة وأدى ما عليه من حمد الله وشكره على نعمته. فيكافا على ذلك بالدعاء له بالخير، ويقول له سامعه: يرحمك الله" (منار القاري شرح مختصر صحيح

ولا يشمت بعد ثلاث. (صحيف الجامع ٦٨٤).  
**الرابع:** من عطس والأمام يخطب؛ فإنه يتعارض الأمر بتشميم من سمع العاطس والأمر بالإنصات من سمع الخطيب، والزاجع الانصات لامكان تدارك التشمييم بعد فراغ الخطيب ولا سيما إن قيل بتحرير الكلام والأمام يخطب، وعلى هذا فهل يتعين تأخير التشمييم حتى يفرغ الخطيب أو يشرع له التشمييم بالإشارة فلو كان العاطس الخطيب فحمد واستمر في خطبته فالحكم كذلك وإن حمد فوقف قليلاً ليشمت فلا يمتنع أن يشرع تشمييمه.

**الخامس:** في حالة يمتنع عليه فيها ذكر الله كما إذا كان على الخلاء أو في الجماعة فيؤخر ثم يحمد الله فيشمت. (فتح الباري ٦٠٤/١٠)  
**(٢)** لا يشمت أثناء الصلاة، والعاطس لا يشمت أحداً ولا يشمت الناس؛ لأنه ليس له التكلم أثناء الصلاة، فالتشميم من كلام الناس: يرحمك الله. لا يتلفظ بها المصلي ولا يشمت، يقال: يرحمك الله. لكن العاطس يحمد الله في نفسه. (فتاوي نور على الدرب لابن باز ٢٨٣/٩).

**(٣)** تشميم المرأة الأجنبية: قال ابن مفلح رحمه الله: لا يشمت الرجل الشابة ولا تشميمه. لأن الكلام هنتة، وإن لم يرد ذلك: فلا بأس. فإذا هناك من فرق بين الشابة والعجز، قال: العجوز تشميمها، لأنها استرد عليك وتدعو لك، فالعجز لا تشتئ ولا يطمع فيها، وأما الشابة فلا. وبعضهم قال: إذا قصد المشمت سماع كلامها- وهذه مسألة تتعلق بالنيات- فلا يجوز له أن يشمتها، وإذا لم يقصد فلا بأس، وهي عليها أن تنتبه إلى أنه إذا شمتها رجل أجنبي لا ترفع صوتها إذا كانت امرأة شابة أو تخشى أن يفتن بصوتها. (دروس لشيخ محمد المتقد ٢٩/٢١٠).

والحمد لله رب العالمين.

صاحب السنن أنه كان في سفينة فسمع عاطساً على الشط حمد فاكتري قارباً بدرهم حتى جاء إلى العاطس فشمته ثم رجع فسئل عن ذلك فقال لعله يكون مجاب الدعوة: فلما رقدوا سمعوا قاتلاً يقول يا أهل السفينة إن أيا داؤد أشتري الجنة من الله بدرهم. (فتح الباري ٦١٠/١٠)

#### خامساً: من أحكام العطاس :

(١) هل نشمت من لم يقل الحمد لله؟  
 -عن أنس بن مالك. قال: عطس عند النبي صلى الله عليه وسلم رجلان، فشمت أحدهما ولم يشمت الآخر. فقال الذي لم يشمت: عطس فلان فشمته. وعطفت أنا فلم تشممتني. قال: إن هذا حمد الله، وأنك لم تحمد الله. (صحيف البخاري ٦٢٢١).

س- إذا ترك الحمد فهل يستحب من حضرة أن يذكره الحمد؟ قال ابن العربي: لا يذكره ظاهر السنة يقوى قول ابن العربي لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يشمت الذي عطس، ولم يحمد الله، ولم يذكره وهذا تغزير له وحرمان لبركة الدعاء لما حرم نفسه بركرة الحمد، فنسى الله، فصرف قلوب المؤمنين والسننهم عن تشميمه والدعاء له، ولو كان تذكيره سنة، لكان النبي صلى الله عليه وسلم أولى ب فعلها وتغليمها، والإعانة عليها. زاد المعاد (٤٠٢/٢).

- وقد خص من عموم الأمر بتشميم العاطس جماعة، الأول: من لم يحمد، الثاني: الكافر، عن أبي موسى. قال: كان اليهود يتعاطسون عند النبي صلى الله عليه وسلم يرجون أن يقول لهم: يرحمكم الله. فيقول: يهديكم الله ويصلح بالكم. سن الترمذى (٢٧٣٩) صحيح الألباني.

الثالث: المذكور: إذا تكرر منه العطاس فزاد على الثالث، عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إذا عطس أحدكم فليشممه جليسه فإن زاد على ثلاث فهو مذكور

# التجويف قاعة الرسالت

الحمد لله الذي لا ينافيه شئ، ونحو الأرض، وله الحمد في الأسماء وهو الحكيم العظيم، (سيا، ١)، والصلوة والسلام على نبيه الذي اجتبي، ورسوله الذي اصطفني، ومن تبع هديه واقتني، وبعد:

هان قاعدة جميع الرسالات التي أنزلها الله - عزوجل - على رسleه هي التوحيد الخالص من شوائب الشرك، ودرن الإلحاد، فما يبعث الله نبيا ولا تنزلت رسالة إلا لارسال التوحيد والدعوة إليه، على ذلك أطبقت جميع الرسالات، فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أنا أولى الناس بيعيسى ابن مريم، في الأولى والآخرة، قالوا: كيف يا رسول الله؟

قال: الأنبياء إخوة من علات، أمهاتهم شتى، ودينهن واحد، هؤلئين بيئتنا نبي، (آخرجه البخاري ٣٤٤٢)، ومسلم (١٤٥) (٢٣٦٥))

فالتجويف أول دعوة الرسل، وأول منازل الطريق، وأول مقام يقوم فيه السالك إلى الله تعالى، فإن كان على التوحيد الخالص قبل منه سائر العمل، وكان من أهل الجنة، ولذا كانت أول دعوة الرسل إلى التوحيد، فهي أول دعوة رسول الله نوح إلى قومه وهو أول الرسل ومن أولي العزم منهم، قال تعالى: **لَقَدْ أَنْذَلْنَا لَهُمَا إِلَيْنَا قَوْمَهُمْ فَقَالَ يَقُولُونَ إِنَّهُمْ أَنْذَلُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ فِي إِلَهٍ غَيْرُهُمْ**، (الأعراف، ٥٩)، وكذا هي أول دعوة رسول الله هود لقومه عاد، قال الله تعالى: **وَإِلَيْهِ أَعْلَمُ بِأَهْلَهُمْ هُوَ أَعْلَمُ** قال يعقوب **أَنْذَلُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ فِي إِلَهٍ غَيْرُهُمْ أَلَا تَنْقُوفُونَ**، (الأعراف، ٦٥)، وهي أول دعوة رسول الله صالح لقومه ثمود، قال الله تعالى: **وَإِلَيْكُمْ شَفُوتُ أَهْلَهُمْ فَالْمُؤْمِنُونَ يَقُولُونَ إِنَّهُمْ أَنْذَلُوا اللَّهَ مَا لَهُمْ فِي إِلَهٍ غَيْرُهُمْ**، (الأعراف، ٧٣)، وهي أول دعوة رسول الله شعيب لقومه مدين، قال الله تعالى: **وَإِلَيْكُمْ أَهْلَهُمْ شَفُوتُ أَهْلَهُمْ قَالَ يَقُولُونَ إِنَّهُمْ أَنْذَلُوا اللَّهَ مَا لَهُمْ فِي إِلَهٍ غَيْرُهُمْ**

د. محمد عبد العزيز

رئيس فرع الطائف

فهذه أمثلة لأول دعوة الأنبياء والمرسلين إلى العالمين جاءت كلها في سورة الأعراف، ومثلها جاء في سورة هود وسورة المؤمنون، وهي دعوة جميع الأنبياء والمرسلين قال تعالى: **وَلَقَدْ بَعَثْتَ**  
**وَكُلُّ أُنْبَيْرٍ رَسُولًا لِّبْ أَنْتَ رَبُّهُمْ وَأَخْتَرْتُهُمْ لِطَغْوَتْ**  
(النحل: ٣٦).

فالتوحيد مفتاح جميع الرسالات به تبدأ دعوتهم، ولهذا لما بعث النبي صلى الله عليه وسلم معاذًا - رضي الله عنه - إلى اليمن كانت وصيته له أن يبدأ معهم بدعة التوحيد ونبذ الشرك، فعن عبد الله بن عباس - رضي الله عنهما - قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لمعاذ بن جبل - رضي الله عنه - حين بعثه إلى اليمن: «إنك ستاتي قوماً أهل كتاب، فإذا جئتهم، فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، فإنهم أطاعوا لك بذلك، فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإنهم أطاعوا لك بذلك، فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم صدقة تؤخذ من أغانيائهم فتترد على فقارائهم، فإنهم أطاعوا لك بذلك، فليايك وكرامهم أموالهم واتق دعوة المظلوم، فإنه ليس بيته وبين الله حجاب» (أخرجه البخاري (١٤٩٦)، ومسلم (٢٩) (٢٩-٤٦)).

وهذه الغاية وهي توحيد الله عزوجل في العبادة هي الغاية التي خلق الله لأجلها الثقلين الإنس والجن، وتوعده من خالفها. قال الله تعالى: **وَمَا**  
**سَلَّتْ لِلَّهِ الْأَنْسَ إِلَّا يَعْتَدِرُ** **وَمَا أَرِيدُ مِنْهُمْ إِنْ يَرْجُو**  
**وَمَا أَرِيدُ أَنْ يَطْعَمُونَ** **إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّازِقُ ذُرِّ الْفَقَرِ التَّبَرِي**  
(الذاريات: ٥٦ - ٥٨). فأخبر الله تعالى أنه خلق الإنسان والجن، وأراد منهم بارادته الشرعية أن يعبدوه وحده، ولا يشركوا معه في عبادته أحداً اختيارات لا قهراً ولا جبراً، وأنه ما أراد منهم ذلك لافتقار حاجة إليهم، بل هو الذي ينعم عليهم فهو الغني القوي، فأبى الكافرون والمرسلون ذلك فتوعدهم الله تعالى على كفرهم وعندادهم واشراكهم أشد الوعيد، قال الله عزوجل في ختام

السورة بعد ما ذكر الغاية من خلق الثقلين: **الَّذِينَ**  
**كَسَرُوا مِنْ يَرْمَمُ الَّذِي يُوَحَّدُونَ**، (الذاريات: ٦٠).

ولهذا كان من أتي بهذه الكلمة العظيمة كلمة التوحيد مخلصاً من قلبه ومات على ذلك، ولم يات ناقضاً من ناقصها فهو من أهل الجنة على ما أتي به من عمل، فعن عبادة بن الصامت - رضي الله عنه - قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، وأن عيسى عبد الله ورسوله، وكلمته القاتحة إلى مريم وروح منه، والجنة حق، والنار حق، أدخله الله الجنة على ما كان من العمل» (أخرجه البخاري (٣٤٣٥)، ومسلم (٤٩) (٤٦-٢٨)).

وان استحق النار فدخلها لغيبة العصبية عليه خرج منها بهذه الكلمة، فعن أنس - رضي الله عنه - قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يخرج من النار من قال لا إله إلا الله، وفي قلبه وزن شعيرة من خير، ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله، وفي قلبه وزن برة من خير، ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله، وفي قلبه وزن ذرة من خير» (أخرجه البخاري (٤٤)، ومسلم (٣٩٧) (٣٢٥)). وهي الكلمة التي تستحق بها الشفاعة يوم القيمة، فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنه قال: «يا رسول الله من أسعد الناس بشفاعتك يوم القيمة؟

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لقد ظننت يا أبي هريرة أن لا يسألني عن هذا الحديث أحد أول منك لما رأيت من حرصك على الحديث أسعد الناس بشفاعتي يوم القيمة، من قال لا إله إلا الله، خالصاً من قلبه، أو نفسه» (أخرجه البخاري (٩٩)).

ولهذا كانت هذه الكلمة كلمة التوحيد أعظم الذكر، وأثقله في الميزان، فعن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قال موسى: يا رب علمني شيئاً ذكرك به وأدعوك به.

حُجَّةً مَا تَنَاهَا إِزْهَقَ عَلَى قَوْمٍ رُفِعَ دَرْجَتُ مَنْ لَشَأْ  
إِنْ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلَيْهِ <sup>٤٣</sup> وَهَقَبَنَا لَهُ إِسْتَحْقَ وَعَقُوبَ  
كُلًا هَدَيْنَا وَهُوَ هَدَيْنَا مِنْ قَبْلٍ وَمِنْ ذِيَّهِ دَادَهُ  
وَشَيْكَنَ دَأْبَهُ وَسُوْفَتْ وَمُوسَى وَهَدَرُونَ وَكَلَكَ  
تَهْرِيَ الْمُخْبِيَنَ <sup>٤٤</sup> وَزَكْرِيَا وَمُخْيَنَ وَعَيْسَى وَإِلَيَّا سَكَلَ  
مِنَ الْمُنْدِلِعِينَ <sup>٤٥</sup> وَإِسْتَعْلَمَ وَالْيَسَ وَبُونَسْ وَلَوْطَا  
وَكُلًا فَصَلَنَا عَلَى الْمُنْلَوْنَ <sup>٤٦</sup> وَمِنْ مَا تَبَاهَهُ وَذَرَهُمْ  
وَالْعَوْمَ وَلَجَيْتُمْ وَهَدَيْتُمْ إِلَى مَكْطُوْتِيَّوْ  
(الأنعام: ٨٣ - ٨٧) <sup>(٤٧)</sup>

ثم قال: «ذَلِكَ هُنَى اللَّهُ يَعْبُدُ يَدُهُ مَنْ يَسْأَدُهُ  
وَلَوْ أَشْرَكُوا الْحِيطَ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَمْتَلَوْ» (الأنعام: ٨٨)  
فجواز عليهم وقوع الإشراك عقلاً، وإن لم  
يقع فعلاً فإن الله عصمهم منه، قال القرطبي  
في تفسيره: «الجامع لأحكام القرآن» (٧ / ٣٤) <sup>(٤٨)</sup>  
في تفسير قوله تعالى: «ولَوْ أَشْرَكُوا لَهُبْطَ  
عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ»: أي: لو عبدوا غيري  
لحطط أعمالهم، ولكن عصمتهم، والجبوط:  
البطلان».

هذا فضلاً عما يقع من مخالفات وبدع  
ومحدثات ومعاصٍ أخرى كثيرة تقع عند  
الأضরحة والمشاهد وفي الموارد: كالتمسح  
بالقبور، وتقبيل شبابيك الأضرحة والتبرك  
بها، والرقص والتميال، والاختلاط الفاحش  
بين الرجال والنساء، ووقوع كثير من المنكرات  
المشتهرة والمعروفة عند الناس من شرب الدخان  
ومعاصرة بعض أنواع الخمور... الخ

فالواجب على من أخذ الله عليهم الميثاق من  
علماء الأمة بيان التوحيد، وبيان ضده حتى  
يحذر الناس فلا يقعوا فيه، قال الله تعالى:  
«وَإِذَا لَدَدَ أَهْلَهُ مِنْكُنَّ أُولَئِنَّ أَكْتَبْتُ لَتَبَيَّنَهُ لِلَّاهِ  
وَلَا تَكْثُرُهُ»، (آل عمران: ١٨٧) <sup>(٤٩)</sup>.

وهذا الذي قدمت به لم ينفرد به التيمميون أو  
السلفيون كما يدعى بعض من تلبس بالبدع  
بل هي دعوة علماء الأمة منذ عهد الصحابة،  
والتابعين وغيرهم.

قال: قل يا موسى: لا إله إلا الله.

قال: يا رب: كل عبادك يقول هذا.

قال: قل: لا إله إلا الله.

قال: إنما أريد شيئاً تحضني به.

قال: يا موسى: لو أن أهل السماوات السبع  
والأرضين السبع في كفة ولا إله إلا الله في كفة  
مالـتـ بهـمـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ. (آخرجه النساء  
في ((السنن الكبرى)) (١٠٧٠)، وأبو يعلى  
في المسند (١٣٩٣). وأبن حبان في صحيحه  
(٦٢١٨)).

### وقوع الشرك في الأمة:

وكل ما سبق لا خلاف فيه بين أحد من المسلمين،  
كما أنه لا خلاف بينهم في جواز وقوع الشرك،  
أو الكفر أو الردة من أحد الموحدين، ولا خلاف  
بينهم في جواز اتياً بعض الموحدين بمناقض  
من نوافض الإيمان.

بل إن الله تعالى بين ذلكم الجواز العقلي في  
كتابه خلافاً لمن رأى من المعاصرين من يسجد  
للقبر، ويتطوف بالأضرحة، ويدرج للأولياء،  
ويذر لهم، ويسأله صاحب ضريح ما لا  
يستطيعه إلا الله من دفع ضر أو جلب منفعة،  
أو شفاء مريض، ثم لا يأمره بالتوحيد ولا  
ينهيه عن الشرك، ولا يبين له خطأ فعله، تحت  
دعوى أنه يقول: لـا إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ. فيستحيل أن  
يقولها ويقع في الشرك، وهذا الذي يقوله  
منافق للشرع والعقل معاً.

وأما بيان جواز وقوع ذلك في كتاب الله عزوجل  
 فهو أكثر من أن يحصى، فمن ذلك أن الله  
تعالى ذكر ثمانية عشر رسولاً في نسق واحد  
فأمدوهم وأذنوا عليهم وأذنوا على آباءهم  
وذريةاتهم وآخواتهم ممن اتبعوهم، وهم: رسول  
الله: إبراهيم، واسحاق، ويعقوب، وتوحا، وداود،  
وسليمان، وأيوب، ويوسف، وموسى، وهارون،  
ويحيى، وزكريا، وعيسى، وإلياس، وإسماعيل،  
واليسع، ويوئس، ولوط، قال الله تعالى: «وَلَيَكَ

وثيابهم؛ يقصدون به التبرك، وذلك كله من البدع؛ لأن التبرك إنما يكون بالاتباع له عليه الصلاة والسلام. وما كان سبب عبادة الجاهلية للأصنام إلا من هذا الباب.

وقال ابن حجر الهيثمي (المتوفى: ٥٩٧٤) في "الزواجر عن افتراض الكبائر" (١ / ٢٤٤): الكبيرة الثالثة، والرابعة، والخامسة، والسادسة، والسابعة، والثامنة والتسعون: اتخاذ القبور مساجد، وايقاد السرج عليها، واتخاذها أوثانا، والطواف بها، واستلامها، والصلوة إليها ...

ثم قال: ومن ثم قال أصحابنا: تحرم الصلاة إلى قبور الأنبياء والأولياء تبركاً واعظاماً. فاشترطوا شيئاً أن يكون قبر معظم وأن يقصد بالصلوة إليه - ومثلها الصلاة - عليه التبرك والإعظام.

وكون هذا الفعل كبيرة ظاهر من الأحاديث المذكورة لما علمت. وكأنه قاس على ذلك كل تعظيم للقبر كايقاد السرج عليه تعظيمها له وتبركاً به، والطواف به كذلك وهو أخذ غير بعيد، لا سيما وقد صرخ في الحديث المذكور أنما يلعن من اتخد على القبر سرجا، فيحمل قول أصحابنا بكرامة ذلك على ما إذا لم يقصد به تعظيمها وتبركاً بذى القبر.

ثم قال: وتجب المبادرة لهدمها [يعني: المساجد التي بنيت على القبور، وهدم القباب التي على القبور إذ هي أضر من مسجد الضرار؛ لأنها أنسنت على معصية رسول الله - صلى الله عليه وسلم - لأنه نهى عن ذلك وأمر - صلى الله عليه وسلم - بهدم القبور المشرفة، وتجب إزالة كل قنديل أو سراج على قبر ولا يصح وقفه ونذره].

هذا ما يسره الله في هذا المقال، والله أعلم وأحكم

وأنا أختتم بنقل جملة من أقوال علماء الصوفية والأشعرية في النهي عن الشرك والبدع والخرافات التي يأبىها هؤلاء حتى أقطع به هذه الدعوة البتراء التي يتصدق بها هؤلاء.

قال أبو حامد الغزالى (المتوفى: ٥٥٠٥ هـ) في "إحياء علوم الدين" (١ / ٢٧١): المس والتقبيل للمشاهد عادة اليهود والنصارى.

وقال عبد القادر الجيلاني (المتوفى: ٥٥٠٥ هـ) في "الغنية لطالبي طريق الحق عز وجل" (١ / ١٩٨): «وإذا زار قبراً لا يضع يده عليه، ولا يقبله فإنها عادة اليهود».

وقال الفخر الرازى (المتوفى: ٦٠٦هـ) في تفسيره الكبير "مفاتيح الغيب" في تفسير قوله تعالى: **وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِنَا مَا لَا يُصْرَهُمْ وَلَا يَعْلَمُونَهُمْ وَرَبُّهُمْ هُوَ لَهُمْ شَفِيعٌ عِنْدَنَا** (يوسوس: ١٨) (١٧ / ٢٢٧): «وأما النوع الثاني، ما حكاه الله تعالى عنهم في هذه الآية، وهو قوله: هؤلاء شفعوا علينا عند الله، فاعلم أن من الناس من قال: إن أولئك الكفار توههم أن عبادة الأصنام أشد في تعظيم الله من عبادة الله سبحانه وتعالى، فقالوا: ليست لنا أهلية أن نشتغل بعبادة الله تعالى بل نحن نشتغل بعبادة هذه الأصنام، وأنها تكون شفاعة لنا عند الله تعالى».

ثم قال: «ورابعها: أنهم وضعوا هذه الأصنام والأوثان على صور أنبيائهم وأكابرهم، وزعموا أنهم متى اشتغلوا بعبادة هذه التماشيل، فإن أولئك الأكابر تكون شفاعة لهم عند الله تعالى، ونظيره في هذا الزمان: اشتغال كثير من الخلق بتعظيم قبور الأكابر، على اعتقاد أنهم إذا عظموا قبورهم فإنهم يكونون شفاعة لهم عند الله».

وقال ابن الحاج (المتوفى: ٧٣٧هـ) في "المدخل" (١ / ٢٦٣): «فترى من لا علم عنده يطوف بالقبر الشريف كما يطوف بالكتبة الحرام، ويتمسح به، ويقبله، ويلقون عليه مناديلهم

# الاسلام ومنهج الحياة السعيدة

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على نبينا محمد وعلى آله واصحاته اجمعين.  
اما بعد: فالاسلام عقيدة وشريعة ومنهج لحياة الانسان الذي يريد أن يعيش حياة كريمة وسعيدة. يسخر فيها بالامان على نفسه وأهله وماله. وهذه حقيقة ثابتة من عرف حقيقة الاسلام وعاش في رحاب متهجه الرياني. وتتوسيخ ذلك المؤمن وبالله تعالى التوفيق.

اصدقاء الشیخ / صلاح نجیب الدق

فرع بليس

رسول الله صلى الله عليه وسلم: أعطوا الأجير أجره قبل أن يجف عرقه. (صحیح ابن ماجہ للألبانی حدیث ۱۹۸۰).

الاسلام دین العدل والمساواة

عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إنما أهلك الذين قبلكم أنهم كانوا إذا سرقوا منهم الشريف تركوه، وإذا سرقوا منهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأيام الله توأن هاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها. (البخاري: ۳۴۷۵، ومسلم: ۱۶۸۸).

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال (في حجة الوداع): وربا الجاهلية موضوع واول رب اضع ريانا رب اعیان بن عبد المطلب فإنه موضوع كله. (مسلم: ۱۲۱۸).

ساحة الاسلام مع غير المسلمين

قال الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز: (إِنَّمَا يُنْهَا عَنِ الْبَلْقَانِ الَّذِينَ لَمْ يَكُنُوا مِنْ أَئِمَّةَ الْمُجَاهِدِينَ وَلَمْ يُنْهَا عَنِ الْمَسْكِنِ إِذَا أَتَاهُمْ أَنَّهُ مَنْهُونُ). (المتاجنة: ۸).

قال الامام الطبرى: لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين من جمیع أصناف الملل والأديان أن تبروهم وتصلوهم وتقسّطوا

الاسلام دین العلم النافع

قال الله سبحانه وتعالى: (إِنَّكَ فِي خَلَقِ الْكَوْنِ وَالْأَرضِ وَالْجَنَّاتِ وَالْمَسَاجِدِ الْمُبَرَّكَاتِ) (آل عمران: ۱۹۰)، وعن أبي هريرة رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من سلك طريقاً يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقاً إلى الجنة. (مسلم: ۲۶۹۹).

وعن أبي الدرداء رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً، وإنما ورثوا العلم؛ فمن أخذ به أخذ بحظ وافر. (صحیح الترمذی: ۲۱۵۹).

الاسلام يدعو إلى تعمیر الكون

عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن قامت على أحدكم القيامة، وفي يده فسيلة فليغيرها. (مسند أحمد ج ۲۰ ص ۲۵۱).

الاسلام يكفل حقوق الانسان

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: قال الله: ثلاثة أنا خصمهم يوم القيمة: رجل أعطى بي ثم غدر، ورجل باع حرراً فاكل ثمنه، ورجل استأجر أجيراً فاستوفى منه ولم يعط أجراً. (البخاري: ۲۲۷۷).

وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال

النِّيَّمِ. (تَفْسِيرُ ابْنِ جَرِيرِ الطَّبْرِيِّ)  
ج ٢٥ ص ٦٦).

وَعَنْ صَفْوَانَ بْنِ سَلَيْمٍ عَنْ عَدَةِ مِنْ أَبْنَاءِ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ أَبِيهِمْ دُنْيَا (مَتَّصِلُ النَّسْبِ) عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: إِنَّمَا مِنْ ظُلْمٍ مَعَاهِدًا أَوْ انتِقَاصًا أَوْ كَلْفَهُ فَوْقَ طَاقَتْهُ أَوْ أَخْذَهُ مَنْ شَيْءَ بَغْرِيْرُ طَيْبُ نَفْسٍ فَأَنَا حَبِيْجَهُ (خَصْمَهُ) يَوْمَ الْقِيَامَةِ. (صَحِيْحُ أَبِي دَاؤِدَ ٢٦٢٦).

#### الإِسْلَامُ دِينُ الْاِقْتَصَادِ فِي جَمِيعِ الْأَمْوَالِ

قَالَ اللَّهُ سَبَّحَانَهُ وَتَعَالَى: (يَكِنْ يَادِمْ حَدَّادَ وَيَنْتَكِلْ عَدَّيْلَ سَبِيْرَ وَكَلْمَلَوْ وَلَفَرِيْلَوْ وَلَسَرِيْلَوْ إِنَّمَا لَمْ يُحِبَّ الْمُسْرِفِينَ) (الْأَعْرَافُ: ٣١).

وَقَالَ سَبَّحَانَهُ عِنْدَ ذِكْرِ صَفَاتِ عِبَادِ الرَّحْمَنِ: (وَالَّتِيْكَ إِنَّمَا أَنْفَقُوا مِمَّا كُنْتُمْ يَتَّسِعُونَ وَكَانَ يَتَّسِعُ فَلَكَ كَفَوْكَ) (الْفَرْقَانُ: ٦٧).

وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: جَاءَ أَغْرَابِيَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَسَأَلَهُ عَنِ الْوُضُوءِ، هَارَاهُ ثَلَاثَ ثَلَاثَ، ثُمَّ قَالَ: هَذَا الْوُضُوءُ، فَمَنْ زَادَ عَلَى هَذَا فَقَدْ أَسَاءَ، أَوْ تَعْدَى، أَوْ ظَلَمَ. (صَحِيْحُ أَبِي مَاجَهِ: ٣٣٩).

#### الإِسْلَامُ دِينُ الرَّحْمَةِ لِجَمِيعِ النَّاسِ

قَالَ اللَّهُ سَبَّحَانَهُ وَتَعَالَى: (لَمْ تَجَدْ حَكَمَ رَسُولِيْكَ مِنْ أَقْسَمِكَ عَرِبَةَ عَلَيْهِ مَا عَنْتَهُ حَرِصَ عَلَيْكَ مِنْ الْمُؤْمِنِكَ رَوْفَ تَحْمَةَ) (الْتَّوْبَةُ: ١٢٨)، وَقَالَ اللَّهُ سَبَّحَانَهُ وَتَعَالَى: (وَمَا أَرْسَلْكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْمُعْتَدِيْبِ) (الْأَنْبِيَاءُ: ١٠٧).

وَعَنْ أَبِي هَرِيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لَهُمْ مَا كَفَرُهُمُوا وَلَا حَاجَةُهُمْ (الْحِجَرَاتُ: ١٢).

وَعَنْ جَرِيرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَا يَرْحَمُ اللَّهُ مَنْ لَا يَرْحَمُ النَّاسَ. (مُسْلِمٌ: ٢٣١٩).

#### الإِسْلَامُ دِينُ الشُّورِيِّ وَاحْرَامُ آرَاءِ الْأَخْرَيِّ

قَالَ اللَّهُ سَبَّحَانَهُ وَتَعَالَى فِي كِتَابِهِ الْعَزِيزِ: (فَإِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ تَعَالَى لِمَنْ يَرِيدُهُ وَلَوْ كَثُرَتْ تَطْمِيْلُ الْأَنْفُسِ لَا يَمْتَهِنُونَ حَوْلَكَ مَأْعَفْ عَنْهُمْ وَأَسْتَعْفِهُمْ وَمَنْ يَأْوِيْهِمْ فِي الْأَرْضِ فَلَا يَمْلِأُنَّهُمْ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ) (آلِ عُمَرَانَ: ١٥٩).

الإِسْلَامُ دِينُ تَكْرِيمِ الْمَرْأَةِ وَالْمَحَافَظَةِ عَلَى شَرْفَهَا

#### الإِسْلَامُ يَدْعُ إِلَى حَفْظِ السَّلَانِ عَنِ الْمُوْبِدَاتِ

قَالَ اللَّهُ سَبَّحَانَهُ وَتَعَالَى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَنْهَيْتُمْ كَثِيرًا مِنَ الْمُرْبَكِ مَعْنَى الظُّرُفِ لَا يَعْتَدُوا لَا يَتَكَبَّرُوا لَا يَعْتَصِمُوا بِعَصْمَتْهُمْ لَا يَأْكُلُ لَحْمَ أَجِيمٍ مَا كَفَرُهُمُوا وَلَا يَغْلِبُ الْأَنْفَوْدَ) (الْحِجَرَاتُ: ١٢).

وَعَنْ أَبِي هَرِيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حِرَامَ دَمِهِ وَمَالِهِ وَعَرْضِهِ. (مُسْلِمٌ: ٢٥٦٤).

وَعَنْ حَذِيفَةَ بْنِ الْيَمَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ نَعَمَ. (الْبَخَارِيُّ: ٦٠٥٦، وَمُسْلِمٌ: ١٠٥).

#### الإِسْلَامُ دِينُ الْعَوْلِ وَالْكَسْبِ الْعَالَلِ

عَنْ أَبِي هَرِيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: لَا يَأْخُذُ أَحَدُكُمْ حِبْلَهُ فَيَأْتِيَ بِهِ بِحَزْمَةِ الْحَطَبِ عَلَى ظَهِيرَهِ فَيَبْيَعُهَا فَيَكْفِيَ اللَّهُ بِهَا وَجْهَهُ، خَيْرٌ لَهُ مَنْ أَنْ يَسْأَلُ النَّاسَ أَعْطَوْهُ أَوْ مَنْعَوْهُ. (الْبَخَارِيُّ حَدِيثٌ ١٤٧١).

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: من سرّه أن ينسلط له في رزقه، أو ينسلّ له في أثره، فليصل رحمة. (البخاري: ٢٠٦٧، ومسلم: ٢٥٥٧).

### الإسلام دين النظافة والنظام

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر. قال رجل: إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسناً ونعله حسنة. قال: إن الله جميل يحب الجمال، الكبير بطر الحق، وغمط الناس. (مسلم: ٩١).

### الإسلام دين الأمانة والوفاء بالعهد

قال الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز، (إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤْتُوا الْأَمْوَالَ إِلَى الْأَئْمَانِ وَإِنَّمَا حَكَمْتُمْ بِمَا تَسْعِيُّمَا تَبْصِرُونَ) (النساء: ٥٨).

وقال سبحانه: (وَلَا تَنْقُضُوا مَا الَّتِي بَيْتُمْ مَسْتُولُّا) (الإسراء: ٣٤).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أذ الأمانة إلى من انتمنك، ولا تخن من خاتك. (صحيح أبي داود: ٣١٩).

### الإسلام يدعو إلى مكارم الأخلاق

عن عبد الله بن عمرو بن العاص، رضي الله عنهما، قال: لم يكن النبي صلى الله عليه وسلم فاحشاً ولا مفاحشاً، وكان يقول: إن من خياركم أحسنكم أخلاقاً. (البخاري: ٣٥٥٩).

وعن أبي الدرداء رضي الله عنه، قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: ما من شيء يوضع في الميزان أثقل من حسن الخلق، وإن صاحب حسن الخلق ليبلغ به درجة صاحب الصوم والصلوة. (صحيح الترمذى: ١٦٢٩).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أكثر ما يدخل الناس الجنة، فقال: تقوى الله وحسن الخلق. (صحيح الترمذى: ١٦٣٠).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وعن المقدام رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ما أكل أحد طعاماً قط خيراً من أن يأكل من عمل يده وإن نبي الله داود عليه السلام كان يأكل من عمل يده. (البخاري: ٢٠٧٢).

### الإسلام دين العفو والتسامح

قال الله سبحانه وتعالى: (وَجَرَرُوا سَيِّئَاتِهِمْ بَعْدَمَا فَعَلُوكُمْ أَسْلَمْتُمْ إِلَيَّهِمْ لَا يُجِثُّ الظَّالِمِينَ) (الشورى: ٤٠).

وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: تعافوا الحدود فيما بينكم فما بلغني من حد فقد

وجب. (صحيح أبي داود: ٣٦٨٠).

وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: يا رسول الله كم تعفو عن الخادم؟ فصمت ثم أعاد عليه الكلام. فصمت فلما كان في الثالثة، قال: اغفوا عنه في كل يوم سبعين مرة. (صحيح أبي داود: ٤٣٠).

وعن أبي هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ما نقصت صدقة من مال، وما زاد الله عبداً بعفوه إلا عز، وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله. (مسلم: ٢٥٨٨).

### الإسلام دين المواحة والتكافل الاجتماعي

عن التعمان بن بشير رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى. (مسلم: ٢٥٨٦).

وعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: المؤمن لله كالبنيان يشد بعضه ببعضه. وشبك بين أصابعه. (البخاري: ٢٤٤٦، ومسلم: ٢٥٨٥).

### الإسلام يدعو إلى صلة الأرحام

عن عائشة رضي الله عنها، قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الرحمن معلقة بالعرش تقول: من وصلني وصله الله، ومن قطعني قطعه الله. (مسلم: ٢٥٥٥).

# نظائر في حياة

## شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله)

إعداد د. السيد عبد العليم محمد حسين

موقع كتابي حلوات الحمار لكتاب ابن تيمية

قال: بجواز التيمم من خاف قوات صلاة العيد  
وال الجمعة باستعمال الماء.

قال: يقصر الصلاة في كل ما يسمى سفرًا، طويلا  
كان أو قصيرا.

قال: إن سجود التلاوة لا تشرط له طهارة.

قال: القرآن يفسر القرآن، فإنه نزل يصدق بعضه  
بعضًا.

### فاتح أبواب الإسلام :

ابن تيمية فقيه، مفسر للقرآن، وعالِم، وكاتب،  
وصاحب رسالة ومعتقد، وقف نفسه وعاش  
عمره ملتمسا الحياة من أصول الإسلام ومقوماته  
الأساسية. مدافعاً عن سلامة هذه الأصول،  
ووجهاتها بالحياة. داعياً إلى التجديد والتتطور،  
والاجتهاد. فاتحاً أبواب حقائق الإسلام أمام  
الناس، باعتبارها قادرة على الاتصال بالحياة. من  
خلال العصور المختلفة، والبيئات المتعددة.

رد للتحدي:

وإذا كان ابن تيمية قد حارب بالكلمة، وواجه أولئك  
الذين حاولوا أن يصوروا الإسلام عقيدة جبرية،  
أو مبتدعة. تعيش في ظل التواكل والكرامات. فقد  
دفعه إلى دعوته تلك الإبراهاصات الغنفية التي  
كانت تتجادب العالم الإسلامي في ظل حملات  
التناب، وما تعرض له الإسلام، والعالم الإسلامي.  
والخلافة في بغداد من اضطراب.

كان ابن تيمية هو رد الفعل لهذا التحدي الضخم  
الذي واجه الفكر الإسلامي، بتغليب مذاهب ضالة  
على المفهوم السمح السهل للإسلام.

- من هنا كانت حملاته على دعوة التقليد.

الحمد لله رب العالمين. والصلوة والسلام على أشرف  
المرسلين سيدنا محمد وعلى الله وصحبه ومن  
تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد، فنكملي حديثنا حول حياة شيخ الإسلام  
ابن تيمية، رحمه الله تعالى. فنقول وبالله تعالى  
ال توفيق:

### رسالة ابن تيمية

كانت رسالة ابن تيمية هي: وحدة الفكر. والقضاء  
على الفرقـة التي أوجـدتـها انحرافـات المـذاهـب  
والـدـعـوـاتـ: ماـماـكـانـلـهـأـشـرـهـعـلـىـجـذـورـالـفـكـرـ  
الـإـسـلـامـيـوـأـصـوـلـهـ.

آية عملـهـ أـنـ يـوـقـنـ الأـصـوـلـ الـإـسـلـامـيـةـ وـيـوـكـدـهـاـ  
حتـىـ يـوـاجـهـ فيـ ضـوـئـهاـ كـلـ النـظـرـيـاتـ الـواـهـدـةـ.  
وـالـأـرـاءـ الـفـرـيـقـيـةـ.

الـمـعـرـفـ أنـ الـأـرـاءـ الـتـيـ أـذـعـهـاـ ابنـ تـيمـيـةـ فـفـتـحـ  
بـهـ بـابـ الـاجـهـادـ هـيـ الـحـجـةـ الـتـيـ اـحـتـجـ بـهـ  
الـجـامـدـوـنـ .. وـوـسـفـوـهـ مـنـ أـجـلـهـ بـأـنـ خـالـفـ الـمـتـعـارـفـ  
عـلـيـهـ .. بـيـنـمـاـ هوـ فيـ هـذـهـ النـظـرـاتـ أـكـثـرـ إـيمـانـاـ  
بـالـإـسـلـامـ .. وـالـتـصـاصـاـنـاـ بـالـحـيـاـةـ .. وـتـحـرـرـاـ مـنـ الجـمـودـ ..  
فـقـدـ اـبـتـعـتـ هـذـهـ الـأـرـاءـ مـنـ مـصـادـرـ الـإـسـلـامـ ..  
وـمـقـومـاتـ الـأـسـاسـيـةـ .. مـغـبـيـاـ عـنـ الرـكـامـ مـنـ الـأـرـاءـ  
الـدـخـيـلـةـ الـتـيـ أـخـفـتـ وـجـهـ الـإـسـلـامـ الـحـقـيقـيـ.

مـنـ أـرـائـهـ:

أـفـتـىـ: أـنـ الطـلاقـ التـلـاثـ بـلـفـظـةـ وـاحـدـةـ. لـاـ يـقـعـ إـلـاـ  
مـرـةـ وـاحـدـةـ.

قـالـ: مـنـ أـكـلـ فـيـ رـمـضـانـ مـعـتـقـدـاـ أـنـ لـيـلـ، فـبـانـ نـهـارـ.  
فـلـاـ قـضـاءـ عـلـيـهـ.

قـالـ: بـجـواـزـ الـوـضـوءـ بـكـلـ مـاـ يـسـمـىـ مـاءـ مـطـلـقاـ.

الذى توحى به الأحداث. ذلك هو ضعف المسلمين عن فهم دينهم، وعجزهم عن التمسك به مما أدى إلى تصدع جبهتهم الموحدة.

هذه الفترة أخرجت إماماً عاصمياً عصياً. فكان ابن تيمية حاداً قوي العارضة. غاية في الجرأة. دعا للعودة بالإسلام إلى يساطته الأولى. بعد أن هاله ذلك التمزق في الجبهة الإسلامية. حيث كانت زوايا الصوفية، ورباطاتهم، وخوانقهم، قد انتشرت في كل مكان. وأخذت آراؤهم المشوهة المضطربة. تبليل الأفكار. وقد أخرجت الإسلام من يساطته إلى تعقيدات الحلوى، ووحدة الوجود.

#### الفرق والفرق:

كانت فرق الرفاعية في دمشق وحلب، والجيالية في العراق، والشاذلية في مصر. كلها تسيطر على الرأي العام، وعلى النساء، وتتصارع فيما بينها، ثم تتصارع مع الفقهاء، والفقهاء يتتصارعون فيما بينهم. والصراع محتمد بين الحنابلة والأشاعرة. وبين الفقهاء والمتكلمين، وبين المتكلمين والمتصوفة. دعوته إلى السنة:

وقف ابن تيمية بين هذه الفرق جميعاً ليدعوا إلى السنة الصحيحة. لم يدخل الميدان إلا وقد أحاط بالثقافات المتعددة في مختلف الميادين. كان له عقلية مُرتبة، حتى إنه ليورد في جلسة واحدة، أو خطبة واحدة العديد من الأسانيد، والأحاديث والآيات والحكم التي انتظمها موضوع واحد.

- قاوم البدع في العقائد، والآحكام، والعبادات. - انكر على المعتزلة مسائل الصفات.

- كافح مبادئ الحلول في التصوف.. مستنكرة رأيهم في الموتى والأولياء.

- انكر على الفقهاء غلق باب الاجتهاد، والوقوف عند قيود المذاهب الأربع.

- عارض الفلسفه في إغراهم، ومجاالتهم، وبعدهم عن يساطة الإسلام.

- فكشف عن نصوص الشريعة الإسلامية ب حاجات الناس. وقال قول الإمام أحمد: «لا تقلدني، ولا تلقي مالكًا، والشافعي. وتعلم كما تعلمنا».

وللحديث بقية إن شاء الله، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

والتعصب المذهبى، ومقاومة ما نسب إلى مفهوم التصوف في الإسلام مما وفدت مع ثقافات الأمم.

- ومحاربة نظريات الحلول، ووحدة الوجود والباطنية.

- كما حارب جمود العلماء عند النصوص، دون النظر إلى تطور الأمم، ودخول عناصر جديدة.

- كما هاجم الانحلال الخلقي، وأضطراب الأسرة، والهياج القيم الأساسية في ظل ضربات المغول، وانتشار الدعوات الصالحة.

- كما حارب تقدير الموتى، والتسلل بالأولياء والصالحين.

- حارب الخرافات التي تقول بقدرة طائفة ما على دخول النار.

- فتح باب الاجتهاد على مصراعيه، وقال: إن نصوص الشريعة الإسلامية وافية، قادرة على الحياة والتطور.

- لم يترك دعوته حتى في سجنه. فقد دعا السجناء إلى الله، وأخذ يلقي عليهم دروساً تتناسب مع أفهمهم في التماس الطريق الصحيح للحياة بعيداً عن السرقة والقتل.

هجوم على المُنحرفين: هاجم ابن تيمية كل المُنحرفين من رجال عصره من:

أ- الفقهاء.

ب- الفلاسفة.

ج- الصوفية.

د- والأشعرية

وواجههم بالحججة والدليل والبرهان، فرموه عن قوس واحدة، بالزندقة والكفر.

وأتوا عليه الخلفاء والأمراء، فسُجن في القاهرة والإسكندرية، ودمشق. فلم يخرج من سجن إلا إلى سجن، وصمد ولم يتزعزع، ولم يرهبه السجن، ولم تفت من عزمه الأحداث.

كان يدخل إلى السجن ليخرج أشد صلابة وقوه. ولا يلبت أن يعاود دعوته من جديد.

#### الإمام العصامي:

عاش في ذلك العصر الذي أخذ فيه التيار يحطمون كل المقدرات الإسلامية. بعد أن أطغىوا منار الخلافة في بغداد، فأحس بالمعنى البعيد

# رعاية البنات في الإسلام

أصدر د. محمد محمود العطار

أستاذ مساعد - جامعة الماجحة سابقاً

يقول: "من كانت له ابنة، فاذبها، وأحسن أدبها، وغذتها، فاحسن غذاءها، وأسبغ عليها من التعمة التي أسبغ الله عليه؛ كانت له ميمونة وميسرة من النار إلى الجنة" (المعجم الكبير للطبراني ١٠٢٩٦). وكراهة الإناث من أخلاق أهل الجاهلية، والذي يتذكر لأن الله رزقه بالبنات دون البنين، يكون كالذى قال الله فيه: **وَلَا يُنْهِي أَهْدُمْ بِالْأَنْتَ طَلَّ وَقَمَّةَ مُنْوَأْ وَكُرْ كَلْمَ** **بَكُورِي** **بَنِيَ الْقَوْمِ** **مِنْ شَرِّ مَا يُنْهِي يَهُدِي** **أَسْكَنَهُ** **عَلَى هُوتَ أَوْ يَدْشِهُ** **فِي الْأَرْضِ** **أَلَّا كَمَّ تَأْيِدُكُنْ** (النحل: ٥٨-٥٩). لقد حرم الإسلام أداء البنات، وهيا لهن أسباب الأمان والاستقرار، وقرر لهن الحقوق العادلة والانصاف التام، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: جاءتني مسكينة تحمل ابنتين لها فأطعمنتها ثلثاً تمرات. فأعطيت كل

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد:

فإن البنات هبة عظيمة من الله سبحانه وتعالى للإنسان، قال تعالى: **لِلَّهِ مَالُ الْأَنْوَاتِ وَالْأَرْضِ** **تَخْلُقُ مَا يَكُونُ هَبَّتْ لَعْنَ يَكْلَهُ أَنْكَهَا وَتَهَبُ لَعْنَ يَكْلَهُ الْذَّكَرَ** **أَوْ يَرْوِحُمْ ذَكَرَانَا وَأَنْتَمْ وَتَعْمَلُ مِنْ يَشَاءُ عَجِيْمًا إِلَيْهِ** **عَلِمَّ فَيُرِيْ** (الشوري: ٥٠). فالبنات يملأن الحياة بالحب والحنان، يحملن في قلوبهن الرحمة والرقة، ويزعنن البهجة والسعادة في قلوب أسرهن، ووجودهن نعمة تستوجب الشكر، كما أن البنات يجلين الرزق والبركة والملودة، وهن سند في الدنيا، وفخر للأباء والأمهات، وعن الأعمش عن أبي واائل، قال: أقبلت ابنة لعبد الله ابن مسعود، وهي جارية صغيرة، فضمهما إلى نحره، ثم قبلاها، ثم قال: يا مرحبا، يا ستر عبدالله من النار، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم

على البنت تدorها المستقبلي في بناء الأسرة، كما رغب الإسلام في طلب العلم وحث عليه بل جعله فريضة على كل واحد من المسلمين ولم يفرق في هذا الأمر بين ذكر وأنثى. فقال صلى الله عليه وسلم: "طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة آخرجه ابن ماجه، فالشريعة الإسلامية لم تحصر العلم بالذكر دون الإناث، لكن الحقيقة هي دعوة للذكر والإناث من أجل تحصيل العلم، والأصل في المرأة أنها خلقت لعبادة الله، ثم لغاية عظيمة وهدف جليل اسمه الأمومة، وصناعة الأجيال، وعلى الأمهات تعليم البنت بذاتها، ليست ضعفا، بل قوة مميزة؛ حيث تكون رقيقة ولكن قوية في نفس الوقت، وأن الحياة لا يعني الخجل، بل هو قيمة تعزز احترامها لذاتها، وعلى الأم أن تكون قدوة لابنتها؛ حيث إن البنت ستتعلم منها أكثر مما تقول لها، وكذلك على الأم توضيح الفرق بين الاحترام والخضوع، حيث يجب تعليم البنت الحدود في التعامل مع الآخرين، كما يجب إقامة علاقة مفتوحة مع البنت، بحيث تتمكن البنت بمتى السهولة من خلالها علاقتها مع الأم، البوح بما تديها من هموم أو مشكلات أو أسرار.

وما دامت المرأة هي التي تقوم إلى حد كبير بمهام تربية الأولاد فالأفضل للأولاد بل للمجتمع جميعاً أن تكون المرأة متعلمة. بل متخصصة في الأمور التي تحتاجها النساء كالتعليم والطب ونحو ذلك. وفرق كبير بين الطفلة المتعلمة وغيرها وفرق كبير بين المرأة المتعلمة وبين غير المتعلم. فالبنات المتعلمة تقرأ في كتاب الله الأحكام والواجبات والحدود. فتتمسك بذلك، وإذا تزوجت زوجاً لا يهاده على ذلك أيضاً.

ولكن هناك شيء أكثر انتشاراً في البيئة الإسلامية،  
ويعتبر من الأخطاء الكبيرة وهو تفضيل بعض  
الأسرة الولد على البنت وهذا يعتبر أمراً خطيراً.  
يتناهى مع الجو الإسلامي، ويتناهى مع مبادئ  
الإسلام؛ لأن الولد والبنت كلاهما يحتاج إلى  
الحب والرعاية والاهتمام، كما لا يحب قدليل

واحدة منهمما تمرة، ورفعت إلى فيها ثمرة لتأكلها فاستطعمنتها ابنتها، فشققت التمرة التي كانت ت يريد أن تأكلها بينهما، فاعجبني شأنها، فذكرت الذي صنعت لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «إن الله قد أوجب لها بهما الجنة، أو أعتقها من النار». (رواه مسلم).

كما قالت عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من ابنتي بشيء من البنات فصبر عليهن كن له حجابا من النار» حديث صحيح رواه الترمذى وغيره. كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من كان له ثلاثة بنات أو ثلاثة أخوات، أو بنتان، أو أختان، فاحسن صحبتهن واتقى الله فيهن، فله الجنة» (صحيح الترغيب). (١٩٧٣).

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من عال جاريتين حتى تبلغا جاء يوم القيمة أنا وهو، وضم أصابعه". وهنا نقف على القيمة العالية ل التربية البنات، وعلى مدى مكانة من يعول البنات، أنه قريب من رسول الله صلى الله عليه وسلم، قريب من رحمة الله، آمن من عذابه، إذا استقام على الحق وأدى واجبه نحو بناته تربية وعناية ورعاية.

والبنت في المراحل الأولى لا تحتمل دروساً أكاديمية في التربية. إنما المهم في تلك المرحلة أن يتم التركيز على حب الله وحب رسوله صلى الله عليه وسلم بحيث تتلخص المسألة بما أخرجه البخاري من قول الرسول صلى الله عليه وسلم: "ما من مولود إلا ويولد على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه، كما تتناثر البهيمة جماء هل تحسون فيها جدعاً؟" وعلى الآباء والأمهات أن يربوا بناتهن على جميل الأخلاق واحترام الآخرين والمحافظة على حقوق الآخرين سواء كانت مادية أو معنوية. كذلك العطف على البنات والاحسان اليهن.

إن الإسلام وضع حواجز شخصية للأباء والأمهات الذين يحسنون تربية أولادهم، وجاء بالتأكيد

الأطفال فتأمرهم بالاستئذان ومفارقة أمثالهم من الأطفال في أماكن النوم. ونطرح نصائح على الآباء والأمهات الالتزام بها في تربية البنات وهي:

إذا بلغت البنت (٦) سنوات لا تخرج من المنزل بمفردها خاصة في فترات الظهيرة والمساء. لا تلعب مع أبناء الجيران أو الأقارب الأكبر منها سنًا بمفردها.

تعويدها على ارتداء جوارب في حالة ارتدانها فستانًا.

لا تخرج أبداً مع السائق بمفردها. ولا تدخل غرفة العامل أو حارس العقار. تدريبيها على تغيير قنوات التلفاز إذا ظهرت مشاهد غير مناسبة.

تربيبة البنت على الحياة، وحثها على الانسحاب من مجالس النساء عندما يتطرق الحديث لموضوعات لا يجب أن يستمع إليها الصغار.

كما يجب على الآباء والأمهات تقديم تربية صحيحة وسليمة للبنات؛ وذلك من خلال التحدث مع البنت بلغة هادئة، مع تجنب الإهانة والصوت المرتفع، نراقب بناتنا، ولكن يجب ووعي من بعيد، نحافظ على خصوصيتها إذا أغلقت باب الغرفة لا نقلق ولا نخاف؛ هذه محاولة طبيعية لاستقلالها، تعزيز الثقة بالنفس من خلال مشاركتها في اتخاذ القرارات، وقد يمنح الوالدان البنت حرية زائدة عن الحد باعتبار أنهما لا يضعن أي فروق بينها وبين الذكور، فتلتقي نفس التربية وتسير على نفس القوانين، مما يجعل طريقة تصرفاتها بطبعها نوع من الخشونة. وقد تدفعها هذه الجرأة إلى استغلال مساحة الحرية التي منحت لها بشكل خاطئ، فالحرية يجب أن تكون محدودة ومنضبطة. نسأل الله أن يحفظ أبنائنا ويبارك فيهم.

الولد وفضيله على البنت حتى لا تشعر البنت بالنقض، وعدم تقدير الذات، وتنامي لديها عقدة الأنوثة التي ترسم في وجدانها أن الذكور أفضل من الإناث.

ورد عن أنس رضي الله عنه أن رجلاً كان عند النبي صلى الله عليه وسلم فجاء ابن له فقبله وأجلسه على فخذه، وجاءت بنت له فجلسها بين يديه، فقال الرسول صلى الله عليه وسلم: "لا سوت بينهم؟". فهذه اللفتة النبوية الكريمة تجعل التفرقة بين الإناث والذكور أمراً مذموماً غير محمود، فالرعاية الأبوية والعطف والحنان لجميع الأبناء بالتساوي حتى لا تكون دافعاً للحقد والتشاحن بين الإخوة فيما بعد، فالعدل بين الأبناء مطلوب، وله ثمرته وأثره في التربية والنشاء.

ولقد وقفت الشريعة الإسلامية ضد كل ما يخل بكرامة الإنسان سواءً أكان طفلاً أم غيره وقفية شرع فيها حدود التعدي على الأعراض والتعزيزات في خدش الحياة العام والخاص، فقال تعالى: **«فَلَا يَحِمِّلُنَّ مَا لَمْ يَهْرُبُنَّ وَمَا يَكْنَى»** (الأعراف: ٣٣). لذا عملت الشريعة الإسلامية على حفظ رعاية البنات ضد كل ما يساعد على الانحرافات الأخلاقية، فمهدت لهن طريق العفة والحياء من أول إدراكيهن لمعنى الحياة. فأمرت الوالدين بالتفريق بين الأطفال في المضاجع، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "علموا أولادكم الصلاة لسبع وأضربوهم عليها وهم أبناء عشر وفرقوا بينهم في المضاجع" (أخرجه أبو داود وأحمد)، وأمرت الأطفال بالاستئذان عند إرادة الدخول على الوالدين والأهل لكي تجنب الأطفال مفسدة الاطلاع على العورات في مثل هذه السن المبكرة. قال تعالى: **«وَلَا يَأْتُنَّ الْمُنْذَلَ بِكُمْ الْعَذَابُ قَلِيلًا كَمَا أَنْتُنَّ أَلْيَكُمْ بِنَفْلَهُ»** (النور: ٥٩)، فالشريعة الإسلامية تزيد الاحتراز في رعاية

# سرية الرجيع

د. سيد عبد العال

أصدر

الحمد لله رب العالمين، وأشهد ألا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبد الله ورسوله - صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم -

أما بعد: فموضوعنا هذا العدد عن واقعة شديدة متكررة قام بها أعداء الإسلام انتللاقاً من عقيدتهم في كرمه الإسلام وجد آيات الله! فما هي تلك الواقعة؟ إنها سرية الرجيع !!

"الرجيع" بفتح الراء، وكسر الجيم، ماء لقبيلة هذيل بين عسقان ومكة: على ثمانية أميال من عسقان: كانت الواقعة بقرب منه فسميت به. فتح الباري (٣٧٩/٧).

- تاريخ السرية: كانت هذه السرية في شهر صفر من السنة الرابعة للهجرة. عمدة القاري (١٤/١١).

- سياق الحدث: عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم عشرة رهط سرية عيناً - جاسوساً - وأمر عليهم عاصم بن ثابت الانصاري: فانطلقوا، حتى إذا كانوا بالهدأة - بسكون الدال - بعدها همزة مفتوح - ذكروا لحي من هذيل. يقال لهم بنو لحيان. فنفروا لهم قرباً من مانتي رجل - كلهم رام - هاقتصوا أثارهم فلما راهم عاصم، وأصحابه لجووا إلى قدف - أي: إلى موضع مرتفع - وأحاط بهم القوم: فقاتلوا لهم: أذلوا واعطوا بأيديكم، ولكم العهد والميثاق. ولا نقتل منكم أحداً. فقال عاصم بن ثابت - رضي الله عنه - أمير السرية: أما أنا فهو الله لا أذل اليوم في ذمة كافر. اللهم أخبر عنا نبيك، فرموهن بالنبيل: فقتلوا عاصماً في سبعة.

وبقي حبيب وزيد ورجل آخر (عبد الله بن طارق)

فعن البخاري: أنهم كانوا عشرة، وعند: أنهم كانوا ستة. وعند البخاري: أن كبارهم عاصم بن ثابت، وعند ابن إسحاق: أنه مرثد.

فإذا رجحنا: تعيين ترجيح رواية البخاري: لأنها مسألة رواية بلا شك، والعمدة فيها على السندي، واستناد البخاري متصل، وأما ابن إسحاق: فلم يجاوز به عاصم بن عمر بن قتادة، وهو وإن كان ثقة عالياً بالغازي، لكنه من صغار التابعين الذين جل روایتهم عن كبار التابعين، ومثل هذا لا يقدم على الصحيح المسند خاصة إذا كان عند البخاري، فهو إمام الأئمة في هذا الشأن. التقريب (٣٠٧١).

قال ابن حجر: وما في الصحيح أصح. فتح الباري (٣٨٠) (٧).

وإذا لم نرجح أمكن الجمع: لأن ذكر الأقل لا ينفي الأكثري، وذكر أمير يحتمل أن يكون الثاني ثانياً عنه: أو أن لكل واحد اختصاصاً دون الآخر.

قال ابن حجر: وجمع غيره بأن أمير السريعة مرثد، وأن أمير العشرة عاصم بناء على التعدد. فتح الباري (٧) (٣٨٠).

٤- حرص السلف على العمل بالسنة في أخرج الأوقات: لأن استعارة موسى "ليستحد بها" أي: يخلق عانته. الفتح (٧) (٣٨٢).

٥- أن للأسيرين أن يمتنع من قبول الأمان، ولا يمكن من نفسه ولو قتيل، أنفة من أن يجري عليه حكم كافر، وهذا إذا أراد الأخذ بالشدة، فإن أراد الأخذ بالرخصة له أن يستأمن.

٦- قوله لما خرجوه ليقتلوا: "دعوني أصل" فيه الصلاة عند القتل، وفيه: مثال على السنة التقريرية: لأنه عليه الصلاة والسلام لم ينكر ذلك، ولا يخفي بطلان الاستدلال به على البدع في الدين.

٧- قوله "ثم قال: اللهم أحصهم عدداً واقتلمهم بددًا-أي متفرقين- ولا تبق منهم أحدًا" فيه جواز الدعاء على الكفار بمثل هذا الدعاء: لأن هذه الحادثة حصلت في العهد النبوى: فأقرها الرسول صلى الله عليه وسلم، ولم ينكر على خبيب دعاءه، ٨- استجابة الله لدعوة خبيب: قال البيهقي، وروينا عن بريدة بن سفيان استجابة الله دعاء خبيب على الذين قتلوا: فلم يحل الحول ومنهم أحد غير رجل لبد بالأرض حين رأه يدعوا

هو، ثم قال: اللهم أحصهم عدداً، واقتلمهم بددًا، ولا تبق منهم أحدًا، ثم قال:

ما أبالي حين أقتل مسلماً

على أي شق كان لله مضرعي.

وذلك في ذات الله وإن يشا

ببارك على أوصال شلو منزع

(أي: "على أعضاء جسم مقطع" النهاية (٥) (١٦٨)، والفتح: (١٣٧/٨)).

ثم قام إليه عقبة بن الحارث فقتله، وبعثت قريش إلى عاصم ليوتوا بشيء من جسده يعروفونه، وكان عاصم قتل عظيمها من عظمائهم يوم بدر، فبعث الله عليه مثل الضلة من الدبر، فحملته من رسالهم، فلم يقدروا منه على شيء وفي رواية "فلم يقدروا على أن يقطعوا من لحمه شيئاً" البخاري (٤٠٨٦ و ٣٩٨٩ و ٣٠٤٥).

وفي هذه فوائد:

١- سببها: ذكر العلماء لها سببين: الأول ما في الحديث: وهو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث عشرة رهط سرية عيناً أي- متحسساً- ياتيه بأخبار قريش.

الثاني: ذكر ابن إسحاق أنه قدم على رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد أحد رهط من عضل والقاراء: فقالوا: يا رسول الله، إن فينا إسلاماً: فابعث معنا نفراً من أصحابك يفقهوننا في الدين، ويقرئوننا القرآن، ويعلموننا شرائع الإسلام فبعث معهم عدداً من أصحابه. ابن هشام (٢) (١٦٩).

والجمع ممكن بأن يكون الطلب وقع هؤلاء، كما في رواية ابن إسحاق، وكلفهم النبي صلى الله عليه وسلم بمعرفة أخبار الأعداء في أثناء القيام بهذا العمل: كما في رواية البخاري.

٢- فيه: أن عددهم كان عشرة لقوله: "بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم عشرة رهط سرية عيناً": فهذا صريح في أن عددهم كان عشرة..

وخالف ابن إسحاق: فقال: "بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم نفراً ستاً من أصحابه، وقال السهيلي: وفي البخاري: أنهم كانوا عشرة وهو أصح، والله أعلم". الروض الأنف (١٢٣/٦).

٣- قوله "وأمر عليهم عاصم بن ثابت" كذا في الصحيح.

وقد خالف ابن إسحاق البخاري في موضعين:

وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ. فَتْحُ الْبَارِي (٣٨٣/٧).

١٧- فِي الْخَبَرِ جَمْلَةٌ يَظْهِرُ حُكْمَ اللَّهِ الْبَالِغَةَ بَأْنِ يَلْهُمُ رَسُولَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَنْ يَبْعَثَ مِثْلَ هُوَلَاءَ الرَّهْطِ فَيَكْتُبَ لَهُمُ الشَّهَادَةَ، وَيَعْدُوْنَ قَدْوَةً لِمَنْ يَأْتِي بِعْدِهِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، فِي امْتِنَاعٍ عَنِ امْتِنَاعِ النَّزْوَلِ عَلَى حُكْمِ مُشْرِكٍ. وَصَبْرٌ مِنْ صَبْرٍ مَا غَدَرْبِهِ الْكُفَّارُ، فَكُلُّ هُوَلَاءَ قَدْوَةٌ بِصُورَةِ حَالَةٍ لِيَكُونَ الْامْتِنَاعُ عَنِ النَّزْوَلِ عَلَى حُكْمِ مُشْرِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ. وَشَدَّتْهُ فِي دِينِهِ.

١٨- وَقَعَ مِثْلُ ذَلِكَ - أَيْضًا - لِزَيْدَ بْنِ الدَّنْتَنَةِ: حِيثُ أَخْرَجُوهُ مِنَ الْحَرَمِ لِيُقْتَلُوهُ. حِيثُ سَالَهُ أَبُو سَقِيَّانَ حِينَ قَدِمَ لِيُقْتَلَ: أَنْشَدَ اللَّهُ يَا زَيْدَ، أَنْتَ حُبُّ أَنَّ مُحَمَّدًا عَنْدَنَا الْآنَ فِي مَكَانَتِكَ؟ قَالَ: وَاللَّهِ مَا أَحَبُّ أَنْ مُحَمَّدًا الْآنَ فِي مَكَانَهُ الَّذِي هُوَ فِيهِ تَصْبِيَّهُ شَوْكَةَ تَوْذِيهِ، وَأَنِّي جَالِسٌ فِي أَهْلِي. قَالَ: يَقُولُ أَبُو سَقِيَّانَ: مَا رَأَيْتُ مِنَ النَّاسِ أَحَدًا يُحِبُّ أَحَدًا كَحْبَ أَصْحَابِ مُحَمَّدٍ مُحَمَّدًا، ثُمَّ قُتِلَهُ تَنْسَطَاسًا، يَرْحَمُهُ اللَّهُ سِيرَةُ أَبْنِ هَشَامٍ (١٧٢/٢)، وَإِنَّارَةُ الدِّجْنِ (٤١٤).

١٩- وَفِيهِ الْوَفَاءُ لِلْمُشْرِكِينَ بِالْعَهْدِ. وَالْتَّوْرُعُ عَنْ قَتْلِ أَوْلَادِهِمْ.

٢٠- وَفِيهِ اسْتِجَابَةُ دُعَاءِ الْمُسْلِمِ، وَأَكْرَامُهُ حَيَاً وَمِيتًا. فَتْحُ الْبَارِي (١٣٨/٨).

٢١- فِيهِ مِثَالُ عَمَلِي عَلَى قَوْلِهِ: "وَمَا يَعْلَمُ جِنْتُوْدُ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ" وَذَلِكَ أَنَّ الدِّبْرَ وَهِيَ حَشْرَةٌ صَغِيرَةٌ مِنْتَ عَاصِمَةِ مِنْهُمْ بَعْدَ مَوْتِهِ، وَحَمَّتْهُ مِنْ رَسْلِهِ فَلَمْ يَقْدِرُوهُ مِنْهُ عَلَى شَيْءٍ... ثُمَّ بَعْثَ اللَّهُ مَطْرَأً، فَصَارَ سِيلًا، فَاحْتَمَلَ عَاصِمَةً، فَذَهَبَ بِهِ، وَقَدْ كَانَ عَاصِمَ قَدْ أَعْطَى اللَّهُ عَهْدًا: أَنْ لَا يَمْسِيَ مُشْرِكًا. وَلَا يَمْسِيَ مُشْرِكًا أَيْدِيَا. سِيرَةُ أَبْنِ هَشَامٍ (١٨٩/٣)، وَفَتْحُ الْبَارِي (١٣٨/٨).

٢٢- قَوْلُهُ: "لَقَدْ جَمَعَ الْأَخْزَابَ حَوْنِي وَالْبَوَا قَبَانِلَهُمْ وَاسْتَجْمَعُوا كُلُّ مَجْمَعٍ وَقَدْ جَمَعُوا أَبْنَاءَهُمْ وَنِسَاءَهُمْ وَقَرِبُتِهِمْ مِنْ جَذْعٍ طَوِيلٍ مُمْتَنَعٍ وَذَلِكَ فِي دَارَاتِ الْأَلَّاهِ وَإِنْ يَشَا يَبْارِكُ عَلَى أَوْصَالِ شَلُوْمَمْنَعَ لِعَمْرِي مَا أَخْفَلَ إِذَا مَتْ مُسْلِمًا عَلَى أَيِّ حَالٍ كَانَ اللَّهُ مُضْجِعِي".

الْمُعْجمُ الْكَبِيرُ لِطَطْبَرَانِي (٥٢٨٤).

٢٣- أَمَّا أَخْبَارُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَصْحَابِهِ بِمَا جَرَى لِلْقَوْمِ قَبْلَ وَصُولِ الْخَبَرِ، فَإِنَّهُ يَدْلِي عَلَى نِبْوَتِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، الْإِفْصَاحُ (٣٥٨/٧).

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

الاعتقاد للبيهقي (ص: ٣١٠)، وأخرجه سعيد بن سننه (٢٨٣٧).

٩- حَبَّ خَبِيبَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ وَذَلِكَ أَنَّهُمْ "نَاسِدُوهُ؛ أَتَحِبُّ مُحَمَّدًا مَكَانَكَ؟" فَقَالَ: لَا وَاللَّهِ الْعَظِيمُ مَا أَحَبُّ أَنْ يَفْدِيَنِي بِشَوْكَةٍ يَشَاكِهِ فِي قَدْمَهَا!

١٠- فِيهِ دَلَالَةٌ عَلَى قُوَّةِ يَقِينِ خَبِيبٍ-رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ- وَشَدَّتْهُ فِي دِينِهِ.

١١- وَقَعَ مِثْلُ ذَلِكَ - أَيْضًا - لِزَيْدَ بْنِ الدَّنْتَنَةِ: حِيثُ أَخْرَجُوهُ مِنَ الْحَرَمِ لِيُقْتَلُوهُ. حِيثُ سَالَهُ أَبُو سَقِيَّانَ حِينَ قَدِمَ لِيُقْتَلَ: أَنْشَدَ اللَّهُ يَا زَيْدَ، أَنْتَ حُبُّ أَنَّ مُحَمَّدًا عَنْدَنَا الْآنَ فِي مَكَانَتِكَ؟ قَالَ: وَاللَّهِ مَا أَحَبُّ أَنْ مُحَمَّدًا الْآنَ فِي مَكَانَهُ الَّذِي هُوَ فِيهِ تَصْبِيَّهُ شَوْكَةَ تَوْذِيهِ، وَأَنِّي جَالِسٌ فِي أَهْلِي. قَالَ: يَقُولُ أَبُو سَقِيَّانَ: مَا رَأَيْتُ مِنَ النَّاسِ أَحَدًا يُحِبُّ أَحَدًا كَحْبَ أَصْحَابِ مُحَمَّدٍ مُحَمَّدًا، ثُمَّ قُتِلَهُ تَنْسَطَاسًا، يَرْحَمُهُ اللَّهُ سِيرَةُ أَبْنِ هَشَامٍ (١٧٢/٢)، وَإِنَّارَةُ الدِّجْنِ (٤١٤).

١٢- وَفِيهِ الْوَفَاءُ لِلْمُشْرِكِينَ بِالْعَهْدِ. وَالْتَّوْرُعُ عَنْ قَتْلِ أَوْلَادِهِمْ.

١٣- وَفِيهِ اسْتِجَابَةُ دُعَاءِ الْمُسْلِمِ، وَأَكْرَامُهُ حَيَاً وَمِيتًا. فَتْحُ الْبَارِي (١٣٨/٨).

١٤- فِيهِ مِثَالُ عَمَلِي عَلَى قَوْلِهِ: "وَمَا يَعْلَمُ جِنْتُوْدُ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ" وَذَلِكَ أَنَّ الدِّبْرَ وَهِيَ حَشْرَةٌ صَغِيرَةٌ مِنْتَ عَاصِمَةِ مِنْهُمْ بَعْدَ مَوْتِهِ، وَحَمَّتْهُ مِنْ رَسْلِهِ فَلَمْ يَقْدِرُوهُ مِنْهُ عَلَى شَيْءٍ... ثُمَّ بَعْثَ اللَّهُ مَطْرَأً، فَصَارَ سِيلًا، فَاحْتَمَلَ عَاصِمَةً، فَذَهَبَ بِهِ، وَقَدْ كَانَ عَاصِمَ قَدْ أَعْطَى اللَّهُ عَهْدًا: أَنْ لَا يَمْسِيَ مُشْرِكًا. وَلَا يَمْسِيَ مُشْرِكًا أَيْدِيَا. سِيرَةُ أَبْنِ هَشَامٍ (١٨٩/٣)، وَفَتْحُ الْبَارِي (١٣٨/٨).

١٥- قَوْلُهُ: "لَقَدْ جَمَعَ الْأَخْزَابَ حَوْنِي وَالْبَوَا قَبَانِلَهُمْ وَاسْتَجْمَعُوا كُلُّ مَجْمَعٍ وَقَدْ جَمَعُوا أَبْنَاءَهُمْ وَنِسَاءَهُمْ وَقَرِبُتِهِمْ مِنْ جَذْعٍ طَوِيلٍ مُمْتَنَعٍ وَذَلِكَ فِي دَارَاتِ الْأَلَّاهِ وَإِنْ يَشَا يَبْارِكُ عَلَى أَوْصَالِ شَلُوْمَمْنَعَ لِعَمْرِي مَا أَخْفَلَ إِذَا مَتْ مُسْلِمًا عَلَى أَيِّ حَالٍ كَانَ اللَّهُ مُضْجِعِي".

الاعتقاد للبيهقي (٣١٠).

١٦- لَيْسَ كُلُّ خَارِقٍ لِلْعَادَةِ كَرَامَةً: لَأَنَّ الْخَارِقَ قَدْ يَظْهُرُ عَلَى يَدِ الْمُبْطَلِ مِنْ سَاحِرٍ وَكَاهِنٍ وَرَاهِبٍ؛ فَيَحْتَاجُ مَنْ يَسْتَدِلُّ بِذَلِكَ عَلَى وَلَايَةِ أُولَيَّ الْأَلَّاهِ تَعَالَى إِلَى فَارِقٍ، وَأَوْلَى مَا ذَكْرُوهُ: أَنْ يَخْتَبِرَ حَالَ مَنْ وَقَعَ لَهُ ذَلِكَ: فَإِنْ كَانَ مُتَمَسِّكًا بِالْأَوْمَرِ الشَّرِعِيَّةِ وَالنَّوَاهِي، كَانَ ذَلِكَ عَلَمًا وَلَا يَتِيهُ، وَمَنْ لَا فَلَا.

# المجلد الجديد بمقدمة مجلة التوحيد



يوجد مجلدات السنوات القديمة

سعر المجلد ٢٥ جنيه

بدلاً من ٥٠ جنيه

حتى عام ١٤٣٩ هـ

١٢٠٠ جنيه

سعر الكرتونة بدلاً من

١٥٠٠ جنيه

لفترة محدودة

سعر المجلد الجديد

١٠٠ جنيه



الآن أصبحت ٥١ مجلداً من الموسوعة

للحصول على المجلدات والكرتونة الاتصال على قسم التوزيع

واتساب: ٠١٠٢٧٧٨٢٣٢  
Upload by : altawhedmag.com

علم نافع لا يستغني  
عنها البيت المعلم

# التوحيد



يسر مجلة التوحيد الإعلان  
عن عودة خدمة الاشتراكات  
الخاصة بالأفراد والمؤسسات  
على أن يكون سعر الاشتراك  
الשנתי للفرد (عدد نسخة  
واحدة من المجلة على عنوان  
المشتراك) ٢٠٠ جنيه سنوياً.

للتواصل واتساب: ٠١٠٢٧٧٨٢٣٢ 

